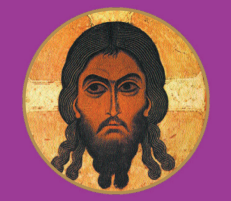
Οζτερμή, επε, ετέν πρακοελάκηδω κτέρε, πρακοελάκημιχ χρίετιάμα, κο κτικα κτικα.



# PAROSAARHOS IPHAHSSTPORLS

Издание Тираспольско-Дубоссарской епархии Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московского Патриархата)

Газета основана в 1998 году

№ 3 (388) март 2025 г.

Словами Священного Писания мы провозглашаем, что Господь Иисус Христос есть Царь, Пророк и Первосвященник всей твари.

Господь научил нас, что в христианской Церкви и царстве царь – не тот, который силой подчиняет себе других, чтобы привести их в безусловное и рабское послушание, но тот, кто служит другим и отдаёт жизнь свою за других. И святитель Иоанн

Златоуст учит, что всякий может править народом, но только царь может положить свою жизнь за народ свой, потому что он так отождествляется со своим народом, что у него нет ни существования, ни жизни, ни цели, кроме как служить своему народу всей своей жизнью, а если нужно – и смертью.

И сегодня, поклоняясь Кресту Господню, мы с новой силой можем понять, с новой глубиной можем уловить, что означает царское достоинство и служение Господа нашего Иисуса Христа: оно означает любовь такую всецелую, такую совершенную, что Христос может позабыть о Себе совсем, неограниченно; позабыть о Себе до такой степени и отождествить Себя с нами так, что Он соглашается, в Своём человечестве, утратить чувство Своего единства с Богом, с источником вечной жизни, – больше того: с вечной

# 23 марта – Неделя 3-я Великого поста, Крестопоклонная



жизнью в Себе Самом, и соединиться с нашей мёртвостью, с нашей смертностью. Такая любовь делает Господа Иисуса Христа нашим достойным Царём; перед такой царственностью преклоняется всякое колено (Флп. 2:10)... И потому что Он таков, Он может быть и Первосвященником всей твари. Первосвященники языческого мира, первосвященники в Израиле совершали жертвоприношения, с которыми они отождествляли себя лишь в переносном смысле, символически, ритуально. Господь же Иисус Христос принёс в кровавую жертву Самого Себя, хотя в Нём не было ничего, что осуждало бы Его на ту смерть, которую Он взял на Себя. Не говорит ли он в Своей Первосвященнической молитве, в присутствии и общении с учениками: Приближается князь мира, противник, и во Мне он не имеет ничего... Во Христе нет ничего, что

принадлежало бы области смерти и греха. И Отцу Своему Он говорит: Я освящаю Себя за них, в священное жертвоприношение за Мой народ...

Первосвященник, Сам принимающий заклание, освобождает все остальные твари от ужаса кровавого жертвоприношения, но тем самым и ставит нас перед бескрай-

ностью, бездонной глубиной любви Божественной, которую иначе мы не могли бы себе и помыслить: Жизнь, соглашающаяся быть истощённой, Свет, соглашающийся быть угашенным, Вечность, соглашающаяся умереть смертью падшего мира...

И поэтому Слово Божие может говорить нам как Пророк. Пророк – не тот, кто предвещает будущее; пророк – тот, кто говорит от Бога. Одна из книг Ветхого Завета говорит, что пророк – это тот, с кем Бог делится Своими мыслями. Христос может не только говорить от Бога, но воплощает в действии, воплощает в Своей жизни и в Своей смерти любовь Божию жертвенную, всецелую, совершенную, отдающуюся.

Вот почему почитание Креста – такое диво в опыте Церкви. Мы не будем никогда способны опытно узнать, что значило для Христа умереть на кресте, и даже наша собственная смерть не поможет нам понять, чем была смерть для Него: как Бессмертие может умереть? Но мы можем научиться, смелым и беззаветным усилием приобщаясь всё более глубоко, всё более совершенно жизни, и учению, и путям Христовым, можем научиться любить такой любовью, которая всё больше и больше приближается к этой любви Божественной, и через неё познать то свойство, которым смерть – как забвение себя, всецелое и совершенное – соединяется с победой любви, воскресением и жизнью вечной.

«Се, Раба Господня; да будет Мне по слову твоему...» Эти слова, произнесённые почти две тысячи лет тому назад, стали залогом спасения человечества, они каждому из нас благовествовали Вечную Жизнь. Именно эти слова Пресвятой Девы Богородицы представляются сегодня, через толщу лет, самым удивительным и непостижимым из всего, что явлено было роду человеческому в празднике Благовещения.

Святитель Московский Филарет в своё время поразился тому, как удивительно – промыслительно! – совпали слова «да будет», произнесённые юной Девой Марией, с громоподобным творческим Словом Божиим: «Да будет свет!» Вот как он пишет об этом: «Во дни творения слово Творца "да будет" производило в мир тварь; но в этот день короткое слово твари "да будет" низводило в мир Творца».

В этом наблюдении святителя Филарета исчерпывающе глубоко раскрыто значение события Благовещения для рода человеческого, но хотелось бы обратить внимание на другое.

Была ли Отроковица Богородица глубоким богословом, могла ли Она во всей богословской глубине осознать и изложить Своё понимание того таинства, участницей которого Ей надлежало стать, — таинства Боговоплощения? Или скажем иначе: могла ли Пресвятая Дева ответить архангелу так: «Я поняла то, что ты сказал, и согласна...»? Если бы было так, если бы было достаточно одного только умственного, интеллектуального осознания, как бы по-человечески понятно всё это выглядело! «Я это понимаю и, поскольку понимаю, соглашаюсь...» — вот образец рассуждения человеческого, то есть грешного, недоверчивого, иными словами, такого, которое ещё не доросло до веры.

Но не таков был ответ Девы Марии. «Я – раба Господня...» – вот что сказала она, и это означало: Я не имею Своей воли, Я не желаю жить по Своей воле, Я хочу, чтобы во Мне пребывала и торжествовала, обитала и творчески действовала только одна Воля – спасительная и любящая

Воля Божия. Когда прекращается временное, тогда отступает недоверчивость, тогда торжествует вера, которая, по слову апостола, «есть осуществление ожидаемого и уверенность в невидимом» (Евр. 11:1).

Вера – это, прежде всего, доверие. Послушайте: до-верие; это то, что ещё только предшествует вере и вместе с тем является необходимым её условием. Во-вторых, вера – это уверенность, то есть укоренён-

## 7 апреля – Благовещение Пресвятой Богородицы



Благовещение. Ок. 1040. Мозаики на двух столбах собора Святой Софии в Киеве

ность, укреплённость в том, что в качестве предмета веры избрало наше сердце. И, наконец, вера – это верность, то есть такой образ жизни, который исключает предательство не только как факт, но даже как

помысел.

Пресвятая Богородица, как по ступеням Иерусалимского храма, поднималась по этим ступеням веры к Богу. И Она поднялась так высоко, так доверилась Промыслу Божию о Ней, что не могла и помыслить

о чём-нибудь ином, кроме: «Се, Раба Господня...»

Священникам часто приходится отвечать на недоуменные вопросы прихожан, касающиеся сложных богословских проблем. Спрашивают, например, о тайне Пресвятой Троицы: «Как это может быть, что Бог Троичен, но Един?» Или: «Как может быть человек свободным и одновременно зависимым от Промысла Божия о нём?» Вопрошающие, как правило, думают, что ответить на эти вопросы можно в течение нескольких секунд, ну, на худой конец, – минут; они как-то забывают о том, что человеческим умом, нашим сломанным, повреждённым грехом умом высокие богооткровенные истины постичь невозможно, что здесь не законы формальной логики потребны, а нечто совсем иное, и в первую очередь – доверие.

Да что так далеко ходить! Всем нам нужно научиться доверять Церкви, нашей собственной Православной Церкви, для начала – хотя бы в малом. Осудил Патриарх показ безбожного фильма по телевидению, а мы там ничего особенного не увидели, и вот полетели в адрес священноначалия упрёки: зачем, мол, раздувают из мухи слона? Знаете, есть люди разной степени щепетильности: у иных кожа тонкая и душа ранимая, а другому плюнь в глаза – всё Божья роса!

Если мы не научимся доверять друг другу, доверять своим духовникам, доверять своим епископам, даже когда они говорят нечто такое, против чего вся наша душа восстаёт, если мы не перестанем по всякому поводу только самих себя почитать главным и окончательным критерием истины, мы очень скоро перестанем быть христианами, а превратимся в компанию бедолаг, которую столь живописно представил наш великий баснописец Иван Андреевич Крылов в своей басне «Лебедь, рак и щука».

Господи, дай нам смирения! Господи, научи нас доверять друг другу! Матерь Божия, Пресвятая Богородица, дай нам помнить о том, что спасение мира началось с простого и смиренного слова: «Се, Раба Господня; да будет Мне по слову Твоему». Аминь.

Он вознесётся на Крест и прославится на нём. Что

знаменует "противоположная весь"? Строптивое рас-

положение духа выгнанного из рая человека, к коему Христос послал двух учеников, то есть два Завета,

Ветхий и Новый. Кого означает ослица? Без сомне-

ния, синагогу, которая под тяжким бременем влекла

жизнь и на хребте которой когда-нибудь воссядет

Христос. Кого означает ослёнок? Необузданный язы-

ческий народ, на которого никто не садился, то есть

ни закон, ни страх, ни Ангел, ни Пророк, ни Писание,

День Входа Господа Иисуса Христа в Иерусалим, по словам святителя Амвросия Медиоланского, приходился на девятый день месяца, когда избирался пасхальный агнец, которого закалывали в четырнадцатый день. Следовательно, Иисус Христос, как истинный Агнец, Который должен был претерпеть распятие в пятницу, вошёл в Иерусалим именно тогда, когда избирался прообразовательный агнец.

Как повествует нам Писание, произошло это следующим образом. Незадолго перед крестными страданиями Господь совершил великое чудо – воскреше-

ние из мёртвых Лазаря, жителя предместья Иерусалима — Вифании (Ин. 11:1-44). Это чудо было совершено в присутствии многочисленных родственников и

### 13 ANPEAA - EXOA COGNOAEHD E HEPYGAAHM

но только один Бог Слово».

ных родственников и друзей покойного, и оно потрясло сердца людей.

Народ Иерусалима, зная о воскрешении Лазаря, встречает Иисуса очень торжественно: «Народ, бывший с Ним прежде, свидетельствовал, что Он вызвал из гроба Лазаря и воскресил его из мёртвых. Потому и встретил Его народ, ибо слышал, что Он сотворил это чудо» (Ин. 12:17–18). В эти часы иудейские земные представления о Мессии как только лишь о земном царе, великом вожде как будто отступили в тень. Сердца людей осветил луч надежды, что Проповедник любви и милосердия Иисус Христос и есть истинный Мессия и их духовный Владыка.

Иисус, показывая, что Он входит в Иерусалим с желанием мира, а не войны, въезжает на ослёнке (на Востоке въезд в город на осле означал символ мира, верхом на коне – символ войны). В земной жизни Господа Иисуса Христа не было более торжественного момента: тысячи людей, пришедших в Иерусалим на праздник иудейской Пасхи, вдруг узнали, что во святой град вступает Тот, о Котором возвещал пророк: «Ликуй от радости, дщерь Сиона, торжествуй, дщерь Иерусалима: се Царь твой грядёт к тебе, праведный и спасающий, кроткий, сидящий на ослице и на молодом осле, сыне подъяремной» (Зах. 9:9).

Люди размахивают пальмовыми ветвями и кричат: «Осанна!» (из др.-евр. «спаси же!»). Они ждут, что Он явит божественную силу, ненавистные римские оккупанты будут уничтожены, и придёт вечное Мессианское Царство. Но Христос не будет истреблять римские легионы и изменять общественно-политическое устройство мира. Это совершенно бессмысленно, если нет обновления внутреннего, нравственного. Подобные попытки воздействия на события оборачиваются ещё большей бедой.

На востоке с вайями – широкими листьями пальм – в руках было принято встречать знатных лиц. Пальма – символ мужества – давалась в награду победителям. Народ встречал Иисуса Христа с пальмовыми листьями, как Победителя. Наша же верба – синоним вайи – означает ещё и воскресение из мёртвых. Она расцветает после зимы ранее всех других растений. Праздник Входа Господа в Иерусалим символизирует, с одной стороны, признание миссии Иисуса Христа, а с другой – прообраз входа Сына Человеческого в Рай.

Святитель Епифаний Кипрский толкует: «Для чего Христос, ходив прежде сего пешком, ныне и только ныне воссел на животное? Дабы показать, что



Вход Господень в Иерусалим. Середина XII в. Мозаика Палатинской капеллы в Палермо, Италия

Символика Входа в Иерусалим как бы даже противоречива. С одной стороны, в ней проявлены доказательства Божественности Иисуса Христа, Он выступает в ней как Царь-триумфатор; Его восторженно приветствуют люди. Ему подстилают одежды подноги. Но, с другой стороны, при этом Он въезжает не на коне, а на молодом осле, символе кротости, а затем добровольно отдаёт Себя неправедному суду Синедриона, идёт на позорную смерть на кресте.

После этих торжественных событий пройдёт всего четыре дня, и всё перевернётся: неверные ученики в страхе разбегутся из ночного Гефсиманского сада, оставив связанного Учителя в руках стражи; а толпа, ныне приветствующая Мессию восторженными криками, будет в озлоблении вопить: «Распни, распни Его!» Подражая современникам Христа, мы тоже встречаем Его с зелёными ветвями в руках.

Держа в руках веточку вербы, мы исповедуем, что Иисус Христос есть истинный Победитель смерти, демона и ада. Держа в руках веточку вербы, мы просим у Господа, чтобы Он сподобил нас встретить Его не со стыдом и ужасом, а с радостью и ликованием в день воскресения мёртвых. Все ветхозаветные пророки Божии говорили о том, что Царство Божие будет, придёт на землю. И мы знаем, что Оно явилось

однажды. Господь Иисус Христос показал, что Он – Царь Царства Небесного и здесь, на земле. В течение одного дня, во время входа в Иерусалим, Он показал, что оно будет и непременно придёт на эту землю.

По словам архимандрита Рафаила (Карелина), «Вход Иисуса Христа в Иерусалим символизирует, предображает и Второе Пришествие Его на землю. Первое совершилось в тайне и в безвестии, только лишь ночной мрак и безмолвие встретили в Вифлееме родившегося Богомладенца. А Второе Пришествие Иисуса Христа будет во славе. Господь придёт, окру-

жённый Ангелами, сияющий Божественным светом. Это событие и знаменует собой Вход Господа в Иерусалим, Господа, окружённого апостолами и народом, восклицающим: "Осанна Сыну Да-

видову, слава Сыну Давидову!"».

Каждый из нас должен помнить, что он есть самый великий грешник. Если человек понимает свою греховность, значит, может и исправиться. Начало этого пути – осознание своего греховного состояния, осознание того, что нам нужен Господь, Который может войти, как в Иерусалим, и в наше сердце, – и в нашем сердце или будет распят, или прославится во всей Своей славе. А распинаем мы Господа, прежде всего, в сердце своём грехами, страстями, теми поступками, которые не могут быть достойны христианина. И для нас часто Господь – это не любящий Отец, Который есть самая важная часть нашей жизни и Который для нас – объект любви.

Господь чаще всего для нас – это та сила, которая может нам помочь. И большая часть наших молитв – это просьбы о помощи. Меньше всего в молитвах мы благодарим Господа. А ведь, если мы посмотрим на свою жизнь, то поймём, что ни дня без Божией помощи мы не можем прожить. И когда нам следует молиться, мы должны молиться; и когда от нас требуется помочь ближнему, мы должны помочь ближнему; когда же от нас требуется исповедание веры – мы должны последовать за Христом и явить твёрдость в нашей православной вере. Спаситель ни для кого из нас не закрыл вход в Небесное Царство. Господь всегда – даже в последнюю минуту – даёт возможность спасения.

В пасхальном слове Иоанна Златоуста говорится о пришедших на пир в третьем часу, потом в шестом, в девятом, даже в одиннадцатом – каждому Господин находит оправдание и усаживает за стол, потому что это праздник для всех. По человеческим-то меркам, опоздавший вроде бы не должен допускаться, но не таково милосердие Божие.

Покаянием и желанием исправиться в каждой душе может открыться дверь, через которую будет доступ для христианской радости. К каждому из нас приходит Господь и говорит: «Следуй за Мной, внимай Моему голосу» (ср.: Мф. 9:9; 16:24; Мк. 8:34; Лк. 9:23). И как важно не пропустить дня посещения Господня! В каждой душе просит Христос Себе обитель. Даже в дни скорби и искушений не затворяет эту дверь Божественное милосердие. Требуется одно – последование страждущему Господу. Ведь Он за нас пострадал, чтобы оставить нам пример, да последуем стопам Его (см.: 1 Пет. 2:21).

Мы вспоминаем святую Марию Египетскую; и от неё мы можем научиться многому, что нам нужно. Она была всем известной

грешницей, предметом искушения и соблазна для всех. Как она стала грешницей – мы не знаем. Качествовало ли зло в ней самой? Была ли она соблазнена, подверглась ли насилию? Как она стала блудницей, мы никогда не узнаем. Но одно мы знаем достоверно: как-то она пришла в храм Матери Божией, Которая - образ совершенной цельности, целои вдруг почувство вала, что не может войти в него. Не стоит представлять, будто чудесная сила не давала ей переступить порог; сила эта была, вероятно - наверное! - в ней самой. Она почувствовала, что эта область слишком свята, чтобы она посмела войти в Её присутствие, стоять внутри храма.

Но этого было достаточно, чтобы она осознала, что всё её прошлое темно, и что выйти из этого можно только одним путём: сбросить с себя всё зло

и начать новую жизнь. Она не пошла за советом на исповедь; она ушла из города в пустыню, в знойную пустыню, где ничего не было, только песок, и голод, и отчаянное одиночество.

Она может научить нас чему-то очень важному.

Святой Серафим Саровский не раз говорил приходящим к нему, что вся разница между грешником поги-

#### 6 апреля - память прп. Марии Египетской



бающим и грешником, который находит свой путь ко спасению, в одном: в решимости. Благодать Божия всегда рядом: но мы не всегда отзываемся, как отозвалась Мария; как она отозвалась на ужас, охвативший её, когда она осознала себя и, вместе, святость, красоту, цельность и целомудрие Матери Божией. И на всё, на всё она была готова ради того, чтобы переменить жизнь!

И так год за годом, в посте, в молитве, среди жгучей жары, в отчаянном одиночестве среди пустыни, она сражалась со всем злом, накопившимся в её душе. Потому что недостаточно осознать его; недостаточно даже отвергнуть его усилием воли: оно здесь, в наших воспоминаниях, в наших вожделениях, в нашей хрупкости, в той порче, которую приносит с

собой зло. Ей пришлось бороться всю жизнь, но в конце концов она победила; она действительно подвигом добрым подвизалась, она очистилась от скверны, она смогла войти в область Божию: не в храм, не «куда-то» – в вечность.

Она многому может научить нас. Она может научить тому, что когда-то мы должны осознать: та

царственная область, куда мы входим так легко, – Церковь, да и просто сам мир, сотворённый Богом, остался чист от зла, хотя покорился, поработился злу из-за нас. Если бы когда-нибудь

мы осознали это и почувствовали, что только нам нет там места, и в ответ покаялись бы, то есть отвернулись бы в ужасе от самих себя, отвратились от себя в непреклонной решимости – и мы могли бы последовать её примеру.

Этот пример её образа предлагается нам как завершающий момент постного времени, этой весны, жизни. Неделю назад мы слышали учение, призыв святого Иоанна Лествичника, составившего целую лестницу совершенства, с помощью которой мы можем преодолеть зло и прийти к правде. А сегодня мы видим пример, – пример той, которая из самых глубин зла поднялась на высоты святости и говорит нам словами Великого канона Андрея Критского: «Душа, Бог может прокажённое убелить и очистить, не отчайся, хотя ты и прокажённая...»

Пусть её образ будет для нас новым вдохновением, новой надеждой, даже новой радостью, но и вызовом, призывом, потому что напрасно мы воспеваем хвалу святым, если ничему не учимся от них, не стремимся подражать им.

Через неделю мы окажемся на пороге Страстной седмицы, и этот порог открывается в субботу двумя событиями: воскрешением Лазаря и Благовещением Матери Божией. Войдём в эту Страстную седмицу с готовностью встретить Матерь Божию лицом к лицу хотя бы нашей решимостью стать достойными Её молитв, и затем пойдём день за днём, следуя за событиями Страстной и ставя всё время себе вопрос: где я стоял бы, окажись я их участником?

#### Читаем с детьми

Факел в руке юноши горел так ярко, что слепил глаза. Он скорее мешал, чем помогал увидеть скрытое в темноте. Поэтому юноша отодвигал его так, чтобы пламя было чуть в стороне. Тогда ему становились видны спины других людей, вместе с ним шагавших по пологому склону Елеонской горы. Некоторые из них тоже держали в руках факелы, и юноша видел, как от горящей, пропитанной смолой пакли летит удушливый смрадный дым. У других в руках были тяжёлые дубинки. Были среди этой толпы и несколько римских воинов с офицером во главе. Огни факелов тускло отражались в их сияющих доспехах.

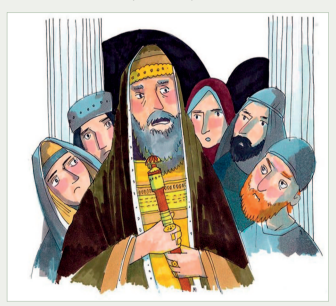
На склоне горы росли кустарники и оливковые деревья. Тропа, по которой шли люди, была еле видна во мраке. Но толпа двигалась по ней уверенно, как будто люди твёрдо знали, куда они идут. И верно – впереди, рядом с римским тысяченачальником шёл высокий черноволосый мужчина, указывавший дорогу всем остальным.

#### Зачем пришёл Иисус из Назарета?

Юноша знал, что зовут этого мужчину Иуда. Это он приходил пару дней назад к первосвященнику, чтобы рассказать, где скрываются люди, которых многие считали мятежниками, собравшимися

захватить власть в Иерусалиме. Сам юноша был одним из слуг первосвященника. Звали его Малх.

Вместе с другими жителями столицы Израиля он видел, как торжественно въезжал в город предводитель тех якобы мятежников – Иисус из Назарета (так назывался город, в котором жил этот возмутитель народного спокойствия). Малх видел, как радуются Ему люди, как именуют Иисуса царём. И даже сам кричал вместе со всеми «Иисус, спаси нас!» и бросал свой плащ под ноги ослику, на котором Он ехал.



Но потом первосвященник собрал всех слуг во дворе своего дома и объяснил, что Иисус – самозванец, который хочет устроить бунт, разрушить знаменитый Иерусалимский храм, свергнуть власть римлян. И что может пролиться много крови, если Его не остановить вовремя. А все эти рассказы о чудесах, которые Он творил, об исцелениях безнадёжно больных и даже воскрешении умерших – сказки и ложь. Никакой Он не Сын Божий, а самый обычный человек, желающий стать царём.

Вот это да! А ведь Малх чуть было не поверил в эти сказки! Хорошо ещё, размышлял он, что нашёлся среди мятежников этот честный человек – Иуда. Он одумался, пришёл к первосвященнику и пообещал показать, где Иисус и Его ученики будут этой ночью. И вот теперь Малх вместе с отрядом других слуг и римской стражей идёт, чтобы схватить этих преступников, пока те не успели осуществить свои коварные замыслы. И факел дымится в его руке, а сердце горит желанием покарать тех, кто едва не сумел его обмануть.

#### Поцелуй Иуды

Но вот толпа замедлила свой шаг, а потом и вовсе остановилась. Малх пытался разглядеть – что там, впереди? Наверное, мятежников уже нашли? И верно – слуги и воины оказались на большой поляне среди оливковых деревьев и встали плотным полукольцом вокруг кучки людей, прижавшихся к зарослям колючего терновника.

Малх поднял факел над головой и протиснулся сквозь толпу вперёд, чтобы лучше видеть происходящее. Сам он по натуре был трусоват. Но ему очень не хотелось пропустить такое редкое зрелище – арест мятежников. Ведь для того и пришли с ними римские воины. Это их работа – хватать преступников. Вот пусть они и делают то, чему обучены. А он, Малх,

человек маленький. Ему сказали – иди, он и пошёл вместе со всеми. Если что, может посветить факелом, чтобы воинам удобнее было вязать самозванцев. А заодно и сам получше всё рассмотрит.

Но кто же из мятежников Иисус? Языки пламени на факелах колебались, освещая неровным светом фигуры людей, прижавшихся друг к другу возле терновых кустов. И тут проводник стражи – черноволосый Иуда – вдруг шагнул вперёд, подошёл к мятежникам и поцеловал одного из них. Малх слышал ещё во дворе первосвященника, что таков будет знак, указывающий на Иисуса: кого поцелует Иуда, того и надо будет хватать.

## Исцеление отсечённого уха раба Малха: евангельская история в пересказе для детей

Но стражники не успели исполнить этот приказ. Тот, Кто получил поцелуй, тоже вышел вперед и сказал Иуде:

 Друг, зачем ты пришёл сюда? Хочешь предать Меня своим поцелуем?

Иуда не нашёлся, что на это ответить. А Человек обратился теперь уже к обступившим Его стражникам и слугам первосвященника:

- Кого вы здесь ищете?

Римский тысяченачальник шагнул Ему навстречу и ответил:

- Иисуса из Назарета.

– Это Я.

И столько было силы в Его словах, что Малху на секунду показалась, будто само небо обрушилось на него. Ничего подобного в своей жизни он не испытывал. И все пришедшие с ним тоже пришли в ужас от этой простой фразы. Уронив оружие, они отпрянули назад и упали на землю. Слово Иисуса было подобно ударившей в землю молнии, способной в одно мгновение испепелить всех, дерзнувших пойти против Него. Все стражники лежали, уткнувшись лицом в землю, и ждали неминуемой смерти.



#### Чудо

Но ничего страшного с ними не происходило. Иисус по-прежнему стоял перед ними. Он спросил еще раз:

- Кого ищете?
- Иисуса, ответил с опаской тысяченачальник, поднимаясь с земли.
- Это Я. Итак, если Меня ищете, отпустите остальных, пусть уходят.

Но спутники Иисуса, похоже, не собирались просто так уходить, оставив своего Учителя в руках врагов. Как один, шагнули они, встав рядом Ним. Видно было, что они готовы драться со стражей насмерть, защищая Иисуса. Один из них, самый горячий, вдруг выхватил из-под одежды короткий меч.

Малх стоял к нему ближе всех. Он успел лишь чуть-чуть отпрянуть в сторону, когда меч ученика Иисуса просвистел совсем рядом с его головой и отсёк Малху ухо. Если бы Малх не уклонился, он бы уже лежал на земле с разрубленной головой.

Остальные ученики тоже рванулись вперед. Но тут Иисус сделал останавливающий жест рукой, и они замерли на месте. А Иисус обратился к Своему пылкому защитнику, сжимавшему в руке клинок:

 Довольно! Или ты думаешь, Я не могу сейчас попросить защиты у Моего Небесного Отца, и Он пошлёт ко Мне более чем двенадцать легионов ангелов? Вложи свой меч в ножны.

Потом подошёл к Малху, скорчившемуся на траве от боли, осторожно отвёл его руку и прикоснулся ладонью к ране...

Малх потом так и не смог понять, что же с ним произошло в тот момент. От этого лёгкого прикосновения боль в ране тут же прошла, на душе стало легко, тихо и мирно. Больше всего это было похоже на то чувство, которое он испытывал в детстве, когда болел, а мама гладила его рукой по раскалённой от жара голове.

Малх, ещё не веря в случившееся, протянул пальцы к ране. Но никакой раны больше не было. Ухо

снова было на месте, как будто его не снёс только что меч ученика Иисуса.

#### Кого же они схватили?

Потрясённый Малх поднял глаза на Того, Кто сотворил чудо и исцелил его.

А Иисус тем временем уже обращался к толпе.

– Как будто на разбойника вышли вы с мечами и кольями, чтобы взять Меня. Каждый день бывал Я с вами в храме, и вы не поднимали на Меня рук. Но теперь ваше время и власть тьмы.

Он словно бы Сам отдавал себя в руки врагов. И этого не могли понять ни враги, ни его защитники. На какое-то мгновение все застыли, не зная, как

быть дальше. Но тут же время вернуло свой обычный ход.

Растерянные ученики бросились бежать кто куда. Пришедший в себя тысяченачальник сделал рукой повелительный жест, и воины послушно подбежали к Иисусу. Малх сидел на траве и смотрел, как римские легионеры заламывают руки за спину Тому, Кто только что вернул ему отрубленное ухо. Он видел, как связывают Его веревками, как, толкая в спину, уводят с собой.

Малх остался один. Рядом на траве дымился погасший факел. В чёрном небе над головой сияли бесконечные россыпи звёзд. Где-то неподалёку изредка вскрикивала какая-то ночная птица. Малх сидел на земле, обхватив голову руками. Мысли его путались, разбегались, словно стадо непослушных овечек, и он никак не мог собрать их.

«Первосвященник сказал нам, что Иисус – обманщик, и я пришел, чтобы схватить Его. Но Иисус исцелил мне ухо одним прикосновением. Разве могут обманщики творить чудеса? А если Он не обманщик, а настоящий чудотворец, значит... Значит, мы пришли схватить праведника, царя, Сына Божия? Но этого же не может быть! Неужели первосвященник ошибся? А может, не ошибся, а специально обманул всех! Но как такое возможно? Нет, лучше я буду думать, что Иисус – лжец и самозванец, а первосвященник всё сказал правильно».



Но как только Малх успокоил себя этой мыслью, тут же его рука снова, как будто сама по себе, потянулась к уху, погладила его. Малх вспомнил тот мир и тишину, которые он ощутил в себе от прикосновения Иисуса. Вздохнул, зачем-то подобрал погасший факел и побрёл вслед удаляющейся толпе.

Он ещё не знал, что Иисуса этой ночью приговорят к смерти, а на следующий день – распнут на кресте вместе с двумя разбойниками. И уж тем более он не знал, что на третий день после казни Иисус воскреснет из гроба.

А ещё он не знал, что Иисус вовсе не собирался становиться царем земного царства, потому что Его целью было открыть людям путь к Царствию Небесному.

Всё это было пока неизвестно Малху. Сейчас он просто шёл по ночной тропе, низко опустив голову. В одной руке у него был чадящий факел без огня. Другую он прижимал к исцелённому Иисусом уху, словно боялся забыть о совершившимся над ним чуде. И не понимал, как ему теперь жить дальше.

Великопостное богослужение существенно отличается от богослужения всего годового круга. В нём всё подчинено единой цели: это настоящая школа покаяния. И совершенно особое место в богослужебной жизни Церкви занимает Литургия Преждеосвященных Даров.

В Православии совершение Евхаристии – это всегда полнота радости, торжество Церкви: таинство явления Христа среди Его учеников, доказательство Его Воскресения. Праздничная Божественная литургия неуместна в дни Великого поста – это время сугубого покаяния и сокрушения о грехах, поэтому Устав предписывает совершать литургию в этот период только по субботам и воскресеньям.

Литургия Преждеосвященных Даров является особой постовой литургией, во время которой не читаются молитвы на

преложение хлеба и вина в Тело и Кровь Христовы. Причащаются за Преждеосвященной литургией Святыми Дарами, которые, как явствует из самого наименования, были освящены в предшествовавший ей воскресный день. А смысл этого богослужения прост: Церковь не может оставить верующих без самого важного – без той Пищи, вкушая которую человек, по слову Спасителя, имеет жизнь вечную (Ин. 6:51–56).

Тем более – в то время, когда каждый христианин призван к усиленной духовной брани.

Составителем особого чина Преждеосвященной литургии считают святителя Григория Великого, Двоеслова, папы Римского (†604). Литургия Преждеосвященных Даров восходит к апостольским временам. Папа Григорий восстановил широкое употребление этой литургии. Шестой Вселенский Собор 52-м правилом утвердил повсеместное совершение Преждеосвященной литургии в дни Святой Четыредесятницы, чтобы не лишать верных таинственного общения с Господом и вместе с тем не нарушать поста и покаяния совершением торжественной полной литургии.

Богослужение начинается с вечерни, но первый возглас священника – тот же, что и на литургии: «Благословенно Царство Отца и Сына и Святаго Духа». Затем следуют предначинательный 103-й псалом

(«Благослови, душе моя, Господа»), великая ектения и 18-я кафизма Псалтири, которая читается ежедневно на вечерне во время Великого поста. Она состоит из псалмов 119–133, называемых «песнями восхождения»: их пели на ступенях Иерусалимского храма, поднимаясь по ним, – это песнь людей, готовящихся к встрече с Богом.

Во время чтения этих псалмов священник берёт Агнец (Святые Дары), освящённый в предыдущее воскресенье, и кладет Его на дискос. На второй «Славе» 18-й кафизмы совершается каждение Святых Даров. Во время чтения третьей «Славы» все молящиеся в храме опускаются на колени: в это время дискос с Агнцем переносится с Престола на Жертвенник.

После малого входа и пения «Свете тихий» читаются две указанные на этот день паремии – чтения из Ветхого Завета. Отрывки из Книги Бытия обращают наш мысленный взор к первозданному человеку и трагедии грехопадения: после преступления заповеди Божией изменяется сама природа человека – его тело лишается бессмертия, а душа оказывается порабощённой страстям.

По окончании чтения первой паремии священник, держа перед собой кадило и горящую свечу,

стоя пред Престолом, изображает ими знак креста и произносит: «Премудрость, прости», – а затем, обратившись лицом к народу, возглашает: «Свет Христов просвещает всех!» В это время молящиеся в храме, по глубокому благоговению пред Спасителем – Све-

# О Литургии Преждеосвященных Даров

том истины – делают земной поклон. Этот фрагмент богослужения имеет как символический, так и исторический смысл. Он был установлен в те времена, когда во время Великого поста происходило оглашение желающих принять святое Крещение. Свеча – символ Христа, Света мира, Который просвещает всех, приходящих к Нему.

После чтения второй паремии поются стихи вечернего 140-го псалма: «Да

**TPH** 

Го

PH

исправится молитва моя...» Канонарх пропевает их, стоя перед отверстыми Царскими вратами. Молящиеся в храме преклоняют колена; священник кадит Престол, а затем Жертвенник, на котором находятся Святые Дары. По своей сути эти стихи являются древним великим прокимном торжественных великопостных служб, теперь же они составляют покаянное введение ко второй части богослужения, то есть непосредственно к

самой Преждеосвященной литургии. Словами этого псалма мы просим Бога услышать и принять нашу тёплую молитву, нашу жертву вечернюю. Одновременно мы испрашиваем помощи Божией: «Положи, Господи, хранение устом моим и дверь ограждения о устнах моих. Не уклони сердце мое в



словеса лукавствия, непщевати вины о гресех (не дай уклониться сердцу моему к словам лукавым для извинения дел греховных)» (Пс. 140:3-4). Эти стихи не случайно перекликаются с прошениями молитвы Ефрема Сирина: лукавый дух пустословия и злословия сильнее всего мешает человеку увидеть свой собственный грех и принести Богу спасительное по-

каяние. Без хранения уст нельзя достигнуть и чистоты сердца, обрести внимание и теплоту в молитве, а наступающий момент литургии требует исключительной сосредоточенности.

После молитвы Ефрема Сирина следуют ектении, а затем совершается Великий вход. Звучат умилительные и вместе с тем страшные слова: «Ныне Силы Небесные с нами невидимо служат, се бо входит Царь Славы. Се Жертва Тайная совершена дориносится. Верою и любовию приступим, да причастницы жизни вечныя будем. Аллилуиа, аллилуиа». Внешне этот вход похож на Великий вход за обычной литургией, но по существу и духовному значению это совершенно иное событие. Во время полного Евхаристического богослужения на дискосе находится ещё не освящённый Агнец. Святые Дары переносятся на Престол для принесения их в Жерт-

ву Богу, и этот вход символизирует Самого Господа Иисуса Христа, смиренно идущего на вольные Страдания и Распятие за грехи людей. Но на Литургии Преждеосвященных Даров, как поётся в этот момент богослужения, невидимо входит Царь Славы: Жертва Тайная, совершенная (уже освящённая) переносится... Сам Христос приходит к верующим в Него, делая их причастниками вечной жизни, и с благоговением и любовью встречающие Его склоняются ниц, до земли.



Снова звучит молитва Ефрема Сирина с земными поклонами, затем ектения и пение «Отче наш». На Преждеосвященной литургии слова этой молитвы воспринимаются по-особому, ведь, по толкованию святых отцов, хлеб наш насущный – это и есть Небесный, Евхаристический Хлеб, Святые Таины, потребность в которых с особенной силой ощущается именно во время великопостного подвига. «Вкусите и видите, яко благ Господь», – призывает верующих после возгласа «Преждеосвященная Святая Святым» запричастный стих литургии.

Заключительная – заамвонная – молитва этого постового богослужения напоминает нам о подлинном смысле и цели поста...

В чём заключается особое значение этого чинопоследования? К сожалению, многие православные 
христиане, даже воцерковлённые, соблюдающие Великий пост, и в этот период приходят в храм только 
по воскресеньям, лишая себя того духовного богатства, которое может подать ему великопостное богослужение. Приходится встречаться и с ложными стереотипами – например, мнением, что причащаться 
Преждеосвященными Дарами можно не всем, а только тяжко болящим. На самом деле это измышление 
не имеет никакого основания ни в истории Церкви, 
ни в её богослужебной жизни.

Преждеосвященная литургия – это время особого предстояния пред Богом, время, когда Небесные Силы невидимо сослужат священнику, когда человек во время молитвы в храме может пережить незабываемые минуты приобщения к Церкви Небесной. Воспоминания об этом не только навсегда останутся в его сердце, но и помогут понять саму суть Великого поста – глубину и радость весны духовной.

## Пред очами Божиими. О любви

Краткие изречения свт. Григория Двоеслова



Никто, любя кого-либо, не должен тотчас думать, будто он имеет любовь, если прежде не испытает силы своей любви.

Кто истинно любит Бога, кто соблюдает Его заповеди, в сердце того и приходит Господь, и обитель в нём творит (см. Ин. 14:23), потому что любовь к Божеству проницает его так, что и во время

искушения он не отступает от этой любви. Следовательно, истинно любит тот, ума которого не побеждает нечестивая любовь. Ибо каждый тем дальше отлучается от Верховной Любви, чем ниже простирается его любовь.

Если искренно любим тех, которых содержим на свой счёт, так что для нас не тягостны потребности ближнего, и сама его бедность, поддерживаемая нами, для нас не обременительна, то, когда рука даёт необходимое, сердце услаждается

Любовь к Богу никогда не бывает праздной. Ибо если она есть, то совершает благие дела, а если отказывается от их совершения, то она не любовь.

Истинно мы любим Бога тогда, когда от своих удовольствий стремимся к исполнению Его заповедей. Ибо кто ещё развлекается непозволенными пожеланиями, тот не любит Бога подлинно, потому что противоречит Ему своей волей.

\* \* \*

В Церкви говорят, что люди болеют и умирают, потому что давным-давно Адам и Ева согрешили. Но во-первых, мы-то тут причём? А во-вторых, Христос же искупил этот грех – почему всё продолжается?

#### Первородный грех - это вообще что?

Это конкретное событие, описанное в книге Бытие (Быт. 3:1–13): два первых человека, Адам и его жена (имя Ева она получила позже), нарушили заповедь Бога не вкушать с древа познания добра и зла (Быт. 2:16–17). Их поступок повлёк за собой катастрофические для всего человечества последствия изменился сам способ существования человеческой природы. Человек стал подвержен болезням, страданиям, стал нуждаться в пище и питье, стал смертным.

В этом смысле первородный грех можно сравнить со смертельной болезнью, которую Адам и Ева передали по наследству всем последующим поколениям своих потомков.

#### А в чём, собственно, их грех? Просто плод отведали – и такая расплата?

Не просто отведали. Это как сказать, что кто-то «просто» дёрнул запретный рубильник – хотя после этого свет пропал и у него в квартире, и во всём доме. Адам и Ева сво-им поступком разрушили основание своей прежней райской жизни, суть которой – в полноте единения с Богом, а не в праздных прогулках по прекрасному саду. Они разорвали прямую связь с Источником жизни, после чего, продолжая аналогию, свет пропал и у

них, и у всего человечества.

Неужели Богу не было жалко их? Почему не спас от такого?

Бог сделал всё, что можно сделать, не посягая на свободу человека. Бог предупреждал Адама и Еву об опасности плода на древе: «В день, в который ты вку-

сишь от него, смертью умрёшь» (Быт. 2:17). Не вняли. Однако и после этого у них была возможность исправиться. Бог спросил у Адама, не ел ли тот от древа познания добра и зла, но тот не нашел ничего лучше, чем переложить ответственность на жену, а жена, в свою очередь, на змея-искусителя (Быт. 3:11–13). Вместо того чтобы принести покаяние, что могло бы спасти их, первые люди приняли решение не признавать своей ошибки, а обвинить в ней других.

Хорошо, Адам и Ева согрешили, но их потомки тут причём? Я в этом не участвовал!

Вас никто и не обвиняет. Люди не несут ответственности за грех прародителей, но испытывают на себе последствия их поступка. Вы, вспоминая аналогию,

#### Что такое первородный грех?



не дёргали запретный рубильник, но вместе со всеми теперь живёте в доме без света. В момент грехопадения природа человеческая была повреждена. И мы все, потомки Адама и Евы, несём в себе следы этого повреждения. Человек стал смертным, склонным к разным порокам, тленным, подверженным болезням.

#### Но ведь Христос искупил первородный грех! Так в чём дело?

Да, искупил. Иисус Своей жертвой на кресте и воскресением восстановил для каждого человека возможность той самой прямой

связи с Богом, полного единения с Ним. Люди хотя и продолжают испытывать физические последствия первородного греха, но никакой бытийной пропасти между человеком и Богом теперь не существует. Болезни и смерть пока (до Страшного суда) есть, но они уже не властны «выключить свет» для человека, который воссоединился с источником жизни.

#### А как правильно воссоединиться?

Через веру в то, что Христос – Бог и, соответственно, добровольное следование Его слову. Первый практический шаг воссоединения – принятие Крещения. В этом таинстве человек свидетельствует о своей безусловной верности Христу, обретает освобождение от тех самых бытийных последствий первородного греха, получает благодать Божию, которая поможет ему бороться с грехами и двигаться к полному воссоединению с Господом.

#### А Сам Христос, будучи и Богом, и Человеком, был подвержен первородному греху?

Нет. Эта позиция была однозначно закреплена на IV Вселенском Соборе и выражена словами «во всём

подобный нам, кроме греха». В Новом Завете неоднократно упоминается о том, что Спаситель был непричастен к какому-либо греху (включая первородный). Об этом много пи-

шет апостол Павел: «Бог послал Сына Своего в подобии плоти греховной» (Рим. 8:3), «и не знавшего греха Он сделал для нас жертвою за грех» (2 Кор. 5:21). Однако это вовсе не означает, что физических последствий первородного греха Господь не испытывал. Совсем наоборот, Он добровольно принял их на Себя, всецело восприняв человеческую природу, разделив с нами всю нашу человеческую боль.

#### А где сейчас Адам и Ева?

После грехопадения Адам и Ева осознали свой проступок, раскаялись и до скончания своих дней вели праведную жизнь, так что Церковь почитает их как святых праотцев. Однако изначально, умерев, они оказались в аду, куда до того, как Христос на Кресте искупил первородный грех, попадали все люди. После Своей смерти Спаситель сошёл во ад и вывел оттуда всех праведников, и в том числе Адама и Еву.

Как сказал в одной из проповедей митрополит Филарет (Вознесенский), «Церковь постоянно говорит нам о том, что Господь прежде всего освободил Адама и Еву от всяких последствий их страшного проступка и греха, совершённого ими в раю».

#### «Отче наш»: почему эта молитва по-разному приводится в Евангелиях, и что в ней особенного?

Молитва «Отче наш» занимает особое место в христианской традиции. Это единственная молитва, которую дал людям Сам Иисус Христос. Впервые она прозвучала в Нагорной проповеди и легла в основу христианской молитвенной практики. В чём же её уникальность?

«Отче наш» – это, наверно, первая молитва, которую узнаёт человек, переступая порог Церкви. Представление о ней есть даже у людей, далёких от веры. Она словно вписана в генетическую память христианских народов. Не случайно в России есть даже поговорка «знать как Отче наш», то есть наизусть, идеально, без ошибок.

Интересно, что текст этой молитвы, прозвучавший в Нагорной проповеди, в разных Евангелиях подан с некоторыми различиями. В Евангелии от Матфея (6:9–13) он представлен в расширенной форме, а слова о прощении звучат так: «И прости нам долги наши, как и мы прощаем должникам нашим». Помимо этого, эта версия содержит заключительное славословие: «Ибо Твоё есть Царство и сила, и слава во веки. Аминь».

В Евангелии от Луки (11:2-4) текст выглядит более лаконично и речь идёт не о долгах, а о грехах: «И прости нам грехи наши, ибо и мы прощаем всякому должнику нашему». Заключительное славословие, которое есть у Матфея, тут отсутствует.

Причины этих различий остаются точкой споров среди исследователей. Однако многие учёные схо-

дятся во мнении, что Христос неоднократно читал эту молитву в разных вариантах, не искажая её сути, что приводило к разным пересказам Его слов. Помимо этого, Древняя Церковь, включив эту молитву в богослужебный контекст, могла незначительно её дополнить.

Особое значение «Отче наш» состоит в том, что она раскрывает новую глубину взаимоотношений человека с Богом.

Неотъемлемой частью иудейской традиции, храмового богослужения и синагогальной молитвы выступало славословное вступление. Прежде чем обратиться к Богу, в практике того времени было принято пространно и многословно восхвалять Его, подчёркивать Его величие и могущество и только после этих длинных восхвалений переходить к сути.

Эта традиция частично перешла и в христианскую молитвенную практику. Можно вспомнить коленопреклоненные молитвы в День Святой Троицы, тексты которых написаны в поздневизантийскую эпоху и далеки от лаконичности. То же самое мы видим в утренних молитвенных правилах. Например, шестая молитва Василия Великого тоже начинается пространным славословием: «Тя благословим, вышний Боже и Господи милости, творящаго присно с нами великая же и неизследованная, славная же и ужасная, ихже несть числа». Лишь после этого длинного вступления следует само обращение: «Темже молим безмерную Твою благость, просвети наша мысли,

очеса и ум наш от тяжкаго сна лености возстави».

Указанная особенность молитвенного обращения имеет свой смысл. Высшая ступень молитвы – это всегда молитва благодарственная, исходящая из благодарного человеческого сердца. И славословие Богу, благоговение перед Его величием, любовью и милосердием являются естественным выражением состояния исполненной благодарности души человека или помогают ему прийти в это состояние.

В молитве «Отче наш» тоже есть место описанию Божиего величия и святости, которое, как и вся молитва в целом, довольно сжато и лаконично: «Отец наш, Который на Небесах! Да святится имя Твоё». А в Евангелии от Матфея присутствует и конечное славословие, хотя, как было указано выше, по мнению ряда исследователей, оно и было добавлено позже. В своём же основном содержании «Отче наш» проникает в сущность отношений между человеком и Богом, даёт молящемуся основу для продолжения диалога с Тем, Кто одновременно и бесконечно далёк, и удивительно близок к нему.

Главная суть молитвы выражена в её первых словах, по которым она и получила своё название – «Отче наш». Обращение к Богу как к Отцу подчёркивает естественность и искренность молитвенного общения, отражает глубину и простоту взаимоотношений с Творцом. А слово «наш» указывает на соборный характер молитвы и духовное единство христиан в Господе.

#### Вопросы священнику

#### Что можно есть перед исповедью и причастием?

Исповедь и Причастие – два таинства, которые являются неотъемлемой частью церковной жизни христианина. В русской традиции они практически неразрывно связаны между собой, хотя изначально являются самостоятельными. Оба таинства требуют определённой подготовки, и один из вопросов, связанных с ней: что можно есть перед исповедью и причастием?

Исповедь – это таинство Покаяния. Суть в том, что человек, осознав свой грех, свидетельствует об этом перед Богом в присутствии свидетеля – священника. Данной от Бога властью священник освобождает (разрешает) человека от грехов, в которых тот покаялся, и с этого момента исповеданные грехи прощаются, изглаживаются из жизни, как если бы их не было вообще.

Степень и глубина раскаяния могут быть очень разными, точно так же как различными могут быть отношения с грехом, влияние греха на человека, подверженность христианина тем или иным искушениям. Бывает достаточно одной глубокой исповеди, чтобы больше не возвращаться ко греху, но может

случиться и так, что борьба с конкретным грехом растянется надолго, и христианин будет каяться в грехе или стремлении ко греху на протяжении недель, месяцев, а то и лет, постепенно изживая из себя последствия конкретной страсти.

Подготовка к исповеди – это анализ своей жизни (дел, чувств, мыслей, слов) на предмет их соответствия заповедям Божиим. Всё, что им противоречит, – путь ошибочный, говоря по-церковному, греховный. Поста само покаяние не требует. Если есть личное желание попоститься в качестве аскетического делания, это можно сделать, но именно для исповеди пост не нужен.

Причастие – таинство соединения человека с Богом через вкушение Тела и Крови Христа под видом хлеба и вина. Такое таинственное сочетание с Господом – особый момент и переживание, которые требуют серьёзной внутренней подготовки. Последняя предусматривает пищевой пост. Как и любой другой пост (однодневный или многодневный), он исключает все продукты животного происхождения – мясо, яйца, молоко и молочные продукты.

Как долго длится пост, зависит от общего устройства духовной жизни христианина, и этот момент лучше заранее обсудить со священником. Если человек в принципе соблюдает посты (многодневные,

а также однодневные, например, среды и пятницы), специального поста перед причащением не требуется и, скажем, одного дня с постной пищей будет вполне достаточно. Если человек не постится, сложилась практика трёхдневного поста. Если причастие происходит в период многодневного поста, например, Великого или Рождественского, и человек его соблюдает, дополнительных пищевых ограничений не требуется.

Особые случаи – ситуации болезни или экстренного причастия в экстремальной ситуации (например, когда человек находится при смерти). Если человек в предсмертном состоянии, скажем, в больнице, понятно, что ни о каком посте речи быть не может, и нужно просто успеть его причастить. Если человек болен, и его рацион требует вкушения именно продуктов животного происхождения, следование предписанию врача уже может вмениться ему как пост, потому что ест он не то, что хочется, а то, что советуют доктора, то есть априори в еде ограничен.

#### Дорогие братья и сёстры!

Вопросы в рубрику можно присылать на электронную почту епархии tdeu@mail.ru и по адресу: г. Тирасполь, ул. Шевченко, 25. Будем рады ответить на ваши письма.

#### Уважаемые читатели!

Просим вас не использовать газету в бытовых и хозяйственных нуждах. На ее страницах печатаются молитвословия и священные изображения. Если газета вам стала ненужной, подарите ее или предайте огню.

Газета

«Православное
Приднестровье»
зарегистрирована
в Министерстве
цифрового развития,
связи и массовых
коммуникаций ПМР.
Свидетельство
№ 91/1 от 26.12.2001 г

Учредитель: Тираспольско-Дубоссарская епархия Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат).

Адрес редакции:
3300, г.Тирасполь, ул. Шевченко, 25 тел.: (+373 533) 9-52-18, 9-56-74. E-mail: tdeu@mail.ru
Официальный сайт епархии: www.diocese-tiras.org

Газета отпечатана с предоставленного оригинал-макета в ЗАО «Типар» ПМР, МД-3300, г. Тирасполь, пр. Магистральный, 10 а.

Объём – 1,5 печатных листа. Тираж: 3000 экз. Заказ № 1476

> Редактор протоиерей Александр Фёдоров.

Газета выходит один раз в месяц.

Распространяется бесплатно.

> Подписано в печать 25.03.2025 г.

март 2025 г. №3 (388)

#### Эхо событий

11 МАРТА в Митрополичьей резиденции в Кишинёве под председательством Его Высокопреосвященства Митрополита Кишинёвского и всея Молдовы Владимира состоялось заседание Синода Православной Церкви Молдовы, для участия в котором прибыли Высокопреосвященнейший архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва и иерархи Молдавской Митрополии.



В ходе заседания Высокопреосвященнейшему Митрополиту Владимиру был передан орден святителя Николая Чудотворца Украинской Православной Церкви, которым Предстоятель ПЦМ был награждён Блаженнейшим Онуфрием, митрополитом Киевским и всея Украины.

Далее Его Вы-

сокопреосвящен-

ство Митрополит

Владимир пред-

ставил отчёты о

своём участии в

заседании Свя-

щенного Синода

Русской Право-

славной Церкви,

о деятельности

ПЦМ за второе

полугодие 2024

года, а также о

совершённых им

канонических ви-

зитах в епархии

MITROPOLIA.MD

Молдавской Митрополии.

Одним из ключевых вопросов стало обсуждение предстоящего празднования 1700-летия Первого Вселенского собора. В честь этого события 1 июня с. г. в кафедральном соборе Рождества Христова в Кишинёве состоится праздничная Божественная литургия, а в епархиях пройдут торжественные мероприятия.

Кроме того, были утверждены геральдические знаки Сорокской и Дрокиевской епархии, а также учреждена её новая награда – орден иконы Божией Матери «Троеручица».

**12 МАРТА**, в среду второй седмицы Великого поста, в кафедральном соборе Рождества Христова в Тирасполе состоялась исповедь

священнослужителей Тираспольско-Дубоссарской епархии.

Перед началом Таинства покаяния духовник Центрального благочиннического округа протоиерей Валерий Лознян прочёл молитвы чинопоследования исповеди.

Подавая благой пример епархиальному духовенству, первым исповедником стал архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва.

Исповедь принимали епархиальные духовники: протоиерей Валерий Лознян, протоиерей Алексий Тома, схиархимандрит Селафиил (Чебан), архимандрит Феодосий (Савицкий) и игумен Сергий (Вахтомин).

12 МАРТА под председательством Его Высокопреосвященства архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы состоялось заседание Епархиального совета Тираспольско-Дубоссарской епархии, на котором были рассмотрены решения завершившего накануне работу Синода Православной Церкви Молдовы, а также обсуждены подготовительные мероприятия по случаю празднования 80-летия Победы в Великой Отечественной войне.

В ходе работы совета был также затронут вопрос земельного участка, примыкающего к

территории храма в селе Карагаш. Рассматри-

валось и прошение протоиерея Петра Унку об освобождении его от должности председателя епархиальной комиссии по канонизации.

зации.
Отдельное внимание было уделено дисциплинарным вопросам, связанным с положением заштатных клириков. В завершение

заседания обсуждались и другие актуальные аспекты жизнедеятельности епархии.

13 МАРТА Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва принял в рабочем кабинете главу Государственной администрации г. Слободзеи и Слободзейского района В. В. Тищенко, с которым обсудил назревшие вопросы взаимодействия епархии и органов государственной власти.

Первым вопросом повестки встречи было рассмотрение планирующегося строительства часовни во имя свт. Николая Чудотворца в с. Новая Андрияшевка. Также на встрече обсуждалась возможность передачи здания Михаило-Архангельского прихода пгт Первомайск, использовавшегося для проведения богослужений, под музей. Третьим важным вопросом стало обсуждение строительства храма в с. Суклея на новом кладбище.



В рабочей встрече также приняли участие благочинный Слободзейского округа протоиерей Андрей Данилеску, настоятель прихода ап. и ев. Иоанна Богослова с. Владимировка протоиерей Сергий Унгуряну, настоятель храма чуда Архистратига Михаила в Хонех пгт Первомайск протоиерей Алексий Софронович, настоятель храма вмч. Димитрия Солунского с. Суклея протоиерей Алексий Тома, председатель Юридического отдела епархии А. И. Орехов, а также ктиторы, изъявившие благое желание принять участие в храмостроительстве.

18 МАРТА в кафедральном соборе Рождества Христова Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва возглавил чин отпевания новопреставленного протоиерея Игоря Константюшко, отошедшего ко Господу 16 марта после тяжёлой болезни.

Перед началом отпевания Высокопреосвященнейший Владыка Савва обратился к собравшимся с архипастырским словом, отметив многолетнее усердное служение отца Игоря Церкви Христовой.



После отпевания, под заупокойный колокольный звон, вокруг собора был совершён крестный ход с гробом новопреставленного, после которого Архипастырь совершил у гроба питию

Погребён протоиерей Игорь неподалёку от храма блгв. кн. Ярослава Мудрого на участке

кладбища Западное, выделенном для погребения священнослужителей и монашествующих Тираспольско-Дубоссарской епархии.

18 МАРТА Правящий Архиерей Тираспольско-Дубоссарской епархии Высокопреосвященнейший архиепископ Савва, которого сопровождали секретарь епархии протоиерей Иоанн Калмык и благочинный Центрального округа протоиерей Сергий Вербицкий, принял участие в проходившем в переговорном зале Администрации Президента ПМР совещании с Главой государства.

Главной темой совещания стало обсуждение подготовки к празднованию годовщины освобождения населённых пунктов Приднестровья от немецко-румынских захватчиков и 80-летия Победы советского народа в Великой Отечественной войне.



Архиепископ Савва сообщил В. Н. Красносельскому и собравшимся о планируемом епархией торжественном богослужении 6 мая с. г., в день памяти св. вмч. Георгия Победоносца, у часовни в честь этого святого на Мемориале Славы в Тирасполе. К участию в мероприятии было решено пригласить представителей воинских подразделений, а также будущих защитников Отечества – юнармейцев, суворовцев, кадет, курсантов, участников движения «Наследники Побед». Богослужебные песнопения приглашён исполнить Приднестровский государственный хор. По окончании богослужения будет развёрнута полевая кухня.

20 МАРТА, в рамках практической реализации принятых на состоявшейся в епархиальном управлении 13 марта с. г. рабочей встрече решений, Его Высокопреосвященство архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва с главой Слободзейского района и г. Слободзеи В. В. Тищенко и благочинным Слобод-



зейского округа протоиереем Андреем Данилеску посетил пределы Слободзейского благочиния.

Высокопреосвященнейший Владыка ознакомился с местом на новом кладбище с. Суклея, где планируется постройка храма и приходского дома. Архиепи-

скоп Савва обсудил с главами района, села и ктитором особенности данного проекта.

В с. Новая Андрияшевка Правящий Архиерей осмотрел место планирующегося строительства часовни во имя свт. Николая Чудотворца, а также обсудил вопросы претворения в жизнь данного благого начинания с главами района и села, ктитором и протоиереем Сергием Унгуряну, ответственным за окормление ве-

рующих Новой Андрияшевки.

В пгт Первомайск Владыку Савву, отца благочинного, Василия Васильевича Тищенко и главу местной администрации Ивана Михайловича Кирку настоятель первомайского приходачуда Архангела Михаила в Хо-



нех протоиерей Алексий Софронович ознакомил с состоянием помещения, до строительства храма использовавшегося для совершения богослужений. В дальнейшем освободившееся здание планируется передать под музей.