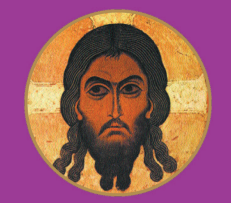
Ο ऐन्फ вердні, हर्न्सह, वर्न्पर्रेश православнови в धृष्ठी, православных хріїстіани, во в धки в धка.



# TPHANGSTPORES

Издание Тираспольско-Дубоссарской епархии Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московского Патриархата) Газета основана в 1998 году

Nº 5 (366) май 2023 г.

#### вознесение ΓΟΟΠΟΔΗΕ мая

В Евангелии от Луки говорится о том, как воскресший Иисус встретился со Своими учениками и сказал им: «Так написано, и так надлежало постра-

дать Христу, воскреснуть из мёртвых в третий день, и проповедану быть во имя Его покаянию и прощению грехов во всех народах, начиная с Иерусалима. Вы же свидетели сему. И Я пошлю обетование Отца Моего на вас; вы же оставайтесь в городе Иерусалиме, доколе не облечётесь силою свыше» (Лк. 24:46-49). «И собрав их, Он повелел им: не отлучайтесь из Иерусалима, но ждите обещанного от Отца, о чём вы слышали от Меня, ибо Иоанн крестил водою, а вы, через несколько дней после сего, будете крещены Духом Святым. Посему они, сойдясь, спрашивали Его, говоря: не в сие ли время, Господи, восстановляешь Ты царство Израилю? Он же сказал им: не ваше дело знать времена или сроки, которые Отец положил в Своей власти, но вы примете силу, когда сойдёт на вас Дух Святой; и будете Мне свидетелями в Иерусалиме и во всей Иудее и Самарии и даже до края земли. Сказав сие, Он поднялся в глазах их, и облако взяло Его из вида их» (Деян. 1:4-9).

Евангелист Матфей продолжает: «...Одиннадцать же учеников пошли в Галилею, на гору, куда повелел Ии-сус, и, увидев Его, поклонились Ему, а иные усомнились. И приблизившись, Иисус сказал: дана Мне всякая власть

на небе и на земле. Итак, идите, научите все народы,

крестя их во имя Отца, и Сына, и Святого Духа, уча их соблюдать всё, что Я повелел вам; и се, Я с вами во все дни до скончания века» (Мф. 28:16-20). И

снова пишет Лука: «... вывел их вон из города до Вифании и, подняв руки Свои, благословил их. И, когда благословлял их, стал отдаляться от них и возноситься на небо. Они поклонились Ему и возвратились в Иерусалим с великою радостью» (Лк. 24:50-53).

Так вознёсся на небо Тот, Который вмещал небо в Себе. Тот, кто носил в себе ад, в ад и попадёт, но тот, кто носил в душе своей небо, на небо вознесётся. И действительно, никто не сможет вознестись на небеса, кроме тех, в ком есть небо; и никто не попадёт в ад, кроме тех, в ком есть ад. Родственное тянется к родственному и соединяется с родственным; а не родственное отвергает. Материя покоряется духу настолько, насколько душа человеческая исполнена Божиим Духом. И законы природы послушны закону нравственному, который управляет миром. А так как Господь Иисус Христос есть полнота Духа Святого и совершенство нравственного закона, то Ему подчинена вся материя, весь физический мир со всеми законами природы.

Любой человек, как дух, может в своей жизни одержать победу над не-ким законом природы с помощью другого закона природы, то есть преодолеть его духом своим. Христос же, как земными представлениями и рассуждениями, да и то лишь на примерах и сравнениях. Духовные вещи только тогда становятся ясными и

Духа, являющимся верховным законом тварного

мира. Однако это понятие, как и всякое духовное

понятие, только отчасти можно объяснить обычными

несомненными, когда их видит и ощущает дух. Чтобы видеть и чувствовать явления духовного мира, необходимы длительные и изнурительные духовные упражнения, после которых и по Божией благодати у человека может открыться духовное зрение, позволяющее видеть то, что простому смертному кажется невероятным и невозможным. Однако человек должен прежде всего верить тем, которые видели невероятное, и изо дня в день крепить эту веру и стремиться увидеть то, что обычному взору недоступно.

Недаром же говорил Господь: «...блаженны невидевшие и уверовавшие» (Ин. 20:29). Господь Бог радуется их вере, как отец на земле радуется, что дети верят каждому его слову. При Вознесении Христа присутствовали все апостолы, собравшиеся на горе. Это была их последняя совместная встреча. Однако это было не последнее явление Христа. Позднее он являлся в видении апостолу Павлу на пути в Дамаск, апостолу Иоанну на острове Патмос, да и другим, как апостолам, так и мученикам, святителям и исповедникам на протяжении всей истории христианской Церкви.

Но придёт день, и день тот не за горами, когда увидят Его все праведники, крепко верившие в Него на протяжении своей жизни. И соберутся около Него на небесах все те, кто на земле крещён был во имя Его не только водой, но и Духом, и Огнём. И войдут они в радость Его, Которую Отец Небесный приготовил всем избранникам Своим, и воспримут радость невиданную, неслыханную, небывалую.

Святитель Николай Сербский



Богочеловек, мог покорить законы природы законом

### 24 мая — память равноапп. Мефодия и Кирилла, учителей Словенских

24 мая Святая Церковь вспоминает равноапостольных братьев Кирилла и Мефодия. Сии столпы веры нашей даровали нам славянскую азбуку, которая объединяет разные славянские народы и племена. Великими трудами и усилиями они добились того, чтобы эти буквы вошли в нашу жизнь. Ибо, когда они начали своё служение, то против них восстало духовенство Греческой Церкви, восстало духовенство Римской Церкви, и в собственных землях, где они подвизались – Византии, они тоже не могли найти понимание, потому что в то время господствовала так называемая трёхгубая (трёхъязычная) ересь. Сторонники этой ереси учили, что есть только три священных языка: еврейский, латинский и греческий. Потому что на Голгофе только на этих трёх языках было написано: «Иисус Назорей, Царь Иудейский», – по-еврейски, по-гречески и по-римски. И сторонники этой трёхгубой ереси говорили: «Эти языки и буквы освящены кровью Сына Божиего». Это значит ни на каком другом языке нельзя проповедовать святое Евангелие, читать богооткровенные тексты. И тогда богомудрые братья Кирилл и Мефодий решили составить азбуку для славянских народов, в которой были бы буквы из еврейского алфавита – это буква «Ш», это буква «Б», это буква «А» – из римского алфавита, «О», «Р» – из греческого алфавита, так, чтобы в одной азбуке собрать буквы, которые к тому времени

имели священное значение. Но и тут против них восстали и говорили: «Как можно на варварских языках, не очищенных кровью Христовой, проповедовать Евангелие?» И хотя к тому времени славяне Моравии - теперешняя Чехия и южная Болгария – уже приняли святую Христову веру, служба у них свершалась на греческом языке, а немецкое священство в Чехии служило на латыни. И как было славянину понять латынь, например, чтение молитвы «Отче наш»? Слова красивые, возвышенные, освящены древностью христианских мучеников Христианской Церкви, но непонятные для славянского уха. Или как понять греческие молитвы? Как понять еврейские слова, псалмы Давида? И тогда богомудрая братия, дерзая быть отлучёнными и от Римской Церкви и от Великой Константинопольской, от греческих Патриархатов, почти в тайне переводят Евангелие на славянский язык. Они переводят Псалтирь, они переводят паремии, они переводят Божественную литургию, службу повечерия, вечерню, то есть весь Часослов. Но при этом они понимают, что без поддержки сверху их труды не увенчаются успехом. Ибо до них уже были ревнители славянской

молитвы, которые на глаголице переписывали Еван-

гельский текст. И тогда равноапостольные братья начали молиться, чтобы Господь вразумил их.

В то время они находились в Тавриде и узнали, что там есть местность, где утопили Римского папу Климента. Его утопили, привязав к якорю, и во время отлива в сиянии яркого света появлялось и видно было очертание скелета, привязанного к якорю. И они стали молиться, чтобы Господь указал им это место. И Бог указал им этот остров, и они стали копать во имя Святой Троицы. Первый удар лопаты – и звон

якоря. Они нашли мощи четвёртого Римского папы – Климента Римского, преемника первоверховного апостола Петра. Теперь они могли уже не с пустыми руками ехать в Рим, чтобы выпросить благословение\_для славянской азбуки.

Греки уже почти прокляли братьев за дерзкое решение молиться на варварских языках. И когда Кирилл и Мефодий пребывают в Рим, весь город выходит на встречу мощей четвёртого Римского папы. Их так и везли – скованные с якорем. К тому же сей папа был римским принцем из императорского дома Флавия. За город вышел папа, все кардиналы, все епископы, архиепископы Римской Церкви, весь народ, и, приняв из рук равноапостольных братьев сию реликвию, на следующий день они собрали конклав, чтобы выяснить, какую же награду дать этим ревностным и благочестивым христианам.

Кирилл был возведён в сан епископа, но для братьев не нужно было ни золото, ни серебро. Они не

искали для себя высоты иерархического положения. Они сказали: «У нас есть одна просьба, Ваше Святейшество», - обратились они к Римскому папе (тогда Римские папы были православные, разделение Церквей произошло только в одиннадцатом веке). И братья добавили: «И вы, Ваше Святейшество, можете исполнить эту просьбу, не выходя из этого зала». Папа Римский спросил: «Так что вам надо?» И тогда Кирилл подал ему славянское Евангелие и сказал: «Дайте славянам Слово Божие на их родном языке, ибо ещё богомудрый Павел изрёк: «Лучше пять слов сказать в церкви на понятном языке, чем тьму слов на непонятном языке»». И папа обратился к конклаву

кардиналов и спросил: «А в чём проблема?» Ему сказали, что и греки, да и немецкое духовенство против варварского языка. Папа напомнил, что и римский язык был варварский, пока на нём не стал проповедовать апостол Пётр. Папа сказал: «Если славянский язык варварский, давайте сделаем его святым. Сей час же будем служить службу древним чином и возложим на престол славянское Евангелие, и кто после этого усомнится в святости этого языка?»

Была отслужена торжественная Литургия, славян-

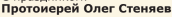
ское Евангелие было возложено на престол, папа служил, читал Кирилл, так как никто из находящихся в курии не понимал славянского языка. Возрадовались славяне, которые во множестве следовали за равноапостольными братьями в Рим, вымаливая чудо святости нашего языка.

Славянская азбука: «Аз», «Буки», «Веди», «Глагол», «Добро», «Есть», «Живете», «Земля», «Иже», «Како», «Люди», «Мыслите», «Наш», «Он», «Покой». Это не просто бессмыс-ленная советская А-, Б-, В-, Г-, Д-, Ж-, Зейка. Это обращение равно-апостольных братьев через века, а теперь уже и через тысячелетие, к нам: «Аз», то есть Я, «Буки» – буквы, «Веди» – я буквы знаю. «Глагол Добро Есть»: говорить добро подобает. «Живете Земля Иже Како Люди Мыслите»: вы будете жить на земле так, как вы мыслите, так, как вы читаете и что вы читаете, и как вы говорите. «Наш Он Покой». Единственный Господь есть источник подлинного успокоения. Ибо Он сказал: «Придите ко Мне все труждаю-

щиеся и обремененные и Аз упокою вы». «Рцы Слово Твердо» – говори слово уверенно, особенно, если это слово святого Евангелия. Поэтому, главная икона се-

годняшнего дня - славянская Азбука.

Приучайте своих детей, внуков, правнуков постигать мудрость языка буквиц предков. Ибо надо учиться «говорити и думати» по-славянски. По молитвам равноапостольных братьев Кирилла и Мефодия да произойдёт чудо второго просвещения нашей земли, которая нуждается в новом обращении во свет чудного Евангелия под глаголами богодухновенных букв и цифр: Аз, Буки, Веди. С праздником!





### RGGAGHGKOFO GOROPA

Когда перед Церковью возникает проблема, Церковь должна решать её церковно, то есть совместно, соборно, молитвенно. Уже вскоре после распространения евангельской проповеди Церковь столкнулась с первой серьёзной проблемой – как относиться к принимающим веру язычникам? Весь багаж наработанного молитвенного и обрядового повседневного еврейского опыта язычникам нужен или нет? Ярмо закона им на себя поднимать? Как в духе любви жить теперь и молиться вместе тем, кто вчера ещё друг друга за людей взаимно не признавал? Ведь именно

так относились друг к другу израильтяне и язычники. Для решения всех этих вопросов в Иеруса-лиме был собран Апостольский собор. Таков закон: есть проблема, степенью сложности превышающая любую личную гениальность – должно быть собрание многих, чтобы был Сам Христос там, где собраны во имя Его. Чтобы Сам Христос и решил недоумение.

Так было и в отношении Первого Вселенского собора. Только проблема была серьёзней, чем вопросы приёма язычников. Всё же там были вопросы отношения к обрядам и религиозной практике. А Первый Вселенский был вызван к жизни вопросом, угрожающим самой вере. Такие вопросы называются ересями.

Некий священник отказал Единородному Сыну в единстве сущности с Отцом. И хотя священник (Арий имя его) расточал Христу всяческие похвалы, он низвёл Его в проповеди до уровня творения. Самые неискушённые в богословии сердца встревожились вопросом: Кто спас нас? Существо сотворённое или Сам Творец, одетый в человеческую немощь? В кого и как мы верим?

Вопрос тем более жгучий, что только-толь-ко закончились гонения. Ещё вокруг было много людей, потерпевших за Христа биения, го-

нения и мучения. И когда объявлен был собор, они пошли туда, чтобы их выжженные глазницы, их шра-

пошли туда, чтооы их выжженные глазницы, их шра-мы, их изувеченные тела были свидетельством того, что они страдали за Бога, а не за творение. Собор был жарок и тяжёл. Собор обнаружил одну сложнейшую проблему. А именно: Писание нельзя понять из самого Писания. Умело жонглируя цитата-ми, еретики приводили множество аргументов в за-

щиту своих мыслей. И они, и православные читали одни и те же тексты, но понимали их различно.

Чтобы объяснить православный смысл Писания, пришлось ввести в Символ веры слово, в самом Писании не содержащееся. Это слово – Единосущный. Оно ясно говорит о Христе, Каков Он в отношении к

Если раньше угрозу для Церкви представляли люди, вообще не разделяющие веру и преследующие её, то теперь начиналась длинная и тяжёлая эпоха разномыслия о вере. Её, веру, теперь в течение долгих столетий не будут отбрасывать вовсе, но её бу-



дут искривлённо толковать на всевозможные лады, и трудно сказать, что горше.

Вырастает цена богословия. Оно становится подвырастает цена обтосновия. Оно становится под-вигом и исповедничеством. Веру апостольскую при-ходится глубоко исследовать, защищать, изъяснять. Отцы, способные на это, обрекаются временами на жизнь беглецов и скитальцев, поскольку они разумно хранят Православие, и за это их ищут убить. Таков, к примеру, Великий Афанасий, который за

сорок шесть лет своего епископства много раз на долгие годы покидал кафедру и скрывался от гонений и смерти. Друг египетских монахов, человек, на кото-рого Антоний Великий видел сходящего Духа Божия, он был чаще беглецом, чем епископом в привычном понимании. Его слово ценилось православными так, что советовали в отсутствие бумаги записывать его мелом на одежде. Ради победоносной борьбы за Истину его именовали «Тринадцатый апостол». Афанасий был одним из тех, кто оттачивал бого-

словствующий ум не только постом и молитвой, но и философией. Святые простецы и тогда, и после защищали веру чудом. Но со времён Афанасия Церковь знает и ещё одно чудо в деле

заграждения еретических уст - слово веры, отточенное философским знанием.

Никейский собор совершился, и Истина облеклась в слова. Облечь Истину в слова и стоять за Неё означает Истину исповедовать. Но ереси никуда не исчезли. Более того, ереси затем множились и разрастались, как многочисленные побеги от ядовитого корня.

Временами их последователи превосходили православных во много крат, и внешне ничто не указывало на победу правоверия. Это очень важно понимать и, понимая, за-даваться вопросом: а что вообще означает победа Истины?

Победа Истины никак не означает количественное преобладание её исповедников над различными врагами веры. Тем более она не означает полное исчезновение врагов веры - их физическое уничтожение или принуждение к изменению мнения.

Истина – не количественная категория,

она не требует для своего выяснения урны с бюллетенями. Для её торжества (по внешности с мирским торжеством не совпадающего) нужно, чтобы она была понята, принята и полюблена хоть самым скромным числом людей.

Ещё она должна быть высказана и, в случае необходимости, аргументировано объяснена. Всё. Если это есть, то Истина победила. Теперь великому множеству людей предстоит к её голосу прислушиваться, на её свет идти и к ней приобщаться.

#### - Tpouykas pogumenockas cyddoma 3 U HO H A

«Не хочу же оставить вас, братия, в неведении об умерших, дабы вы не скорбели, как прочие, не имеющие надежды» (1 Φec. 4:13).

Мы можем сомневаться в чём угодно: будет завтра пасмурно или ясно, будем мы здоровы или заболеем, будем богаты или убоги, но в одном нет никакого сомы все рано или поздно предстанем пред Богом. Умирание есть «путь всея земли». Но, зная это, при потере близких людей мы всё равно испытываем скорбь. И это по человеческому естеству понятно и объяснимо. Ведь даже когда мы просто расстаёмся с любимыми на время, мы грустим, печалимся,

проливаем слёзы, и уж тем более, когда предстоит последнее расставание в земной жизни. Сам Господь Иисус Христос, когда пришёл в дом Своего умершего друга Лазаря, восскорбел духом и прослезился, так Он любил его. Но люди верующие имеют великое утешение, которое помогает им пережить кончину близких, – молитву за своих усопших. И эта молитва, как нить, соединяет нас и мир людей, уже ушедших.

Каждый, кто теряет близкого человека, задаётся вопросом: «Что я могу ещё сделать для своего любимого?» И действительно, когда наши близкие заболевают, мы спешим на помощь, идём в больницу, покупаем продукты, лекарства; если они находятся в какойнибудь другой беде, тоже помогаем, чем можем. И в этом сочувствии выражается наша любовь, соболезнование им.

Но человек усопший не менее, а может быть, даже более нуждается в нашей заботе.

Человек не исчезает как личность со смертью мозга и остановкой сердца. Кроме тела (временной оболочки) он имеет вечную, бессмертную душу. «Бог не есть Бог мёртвых, но живых» (Мф. 22:32). И именно душа составляет сущность человека. И мы любим (если действительно любим) близкого не за красоту тела и физическую силу, а за качества души. Ум, доброта, характер, любовь - всё это качества души нашего близкого, то, что составляет его образ. Тело есть одежда человека, оно стареет, болеет, изменяется, с ним происходят необратимые процессы. Иногда, глядя на останки, лежащие в гробу, мы не можем даже узнать в них знакомый облик, так изменяется покойник. А душа не имеет возраста, она бессмертна. Недаром говорят: «Он молод душой», – а человеку уже давно за шестьдесят.

Раз наш ближний бессмертен, он и там, за чертой земной жизни, нуждается в нашей помощи и поддержке. Итак, чего он от нас ждёт, и чем мы можем

помочь ему?

Ничто земное, конечно, уже не интересует усопших. Дорогие надгробия, пышные поминки и прочее не нужны им. Нужно им только одно – наша горячая молитва о упокоении их души и о прощении их вольных и невольных грехов. Сам умерший за себя помолиться уже не может. Святитель Феофан Затворник говорит, что усопшие нуждаются в молитвах, «как бедный в куске хлеба и чаше воды».

Молиться, каяться в грехах, приступать к таинствам Церкви мы должны в нашей земной жизни, и она даётся нам как подготовка к вечной, а когда человек умирает, итог его жизни уже подведён, он не может никак изменить её к лучшему. Усопший может только рассчитывать на молитвы Церкви и тех, кто знал и любил его при жизни. И по молитвам родственников, друзей Господь может переменить участь усопшего. Свидетельством этому – бесчисленные случаи из Предания церковного и житий святых. В древнем житии святителя Григория Двоеслова описан удивительный случай. Святитель возымел дерзновение молиться о упокоении жестокого гонителя



христианства - императора Траяна. Но Траян ведь не только воздвиг гонения на христиан (ибо не ведал, что творил), он был справедливым и милосердным правителем, имел большую заботу о бедных своих подданных. Святитель Григорий узнал, что император защитил вдову в бедственном положении, и принял на себя подвиг молиться за него. От Бога ему было открыто, что молитва его принята. Пример этот (и многие другие) является большим утешением и окрыляет нас в наших молитвах за усопших. Даже если усопший был далёк от Церкви, он может получить облегчение своей участи по усердной, слёзной молитве близких.

Ещё один очень важный момент: если человек, который ушёл от нас, не жил церковной жизнью, или мы знаем, что жизнь его была далека от заповедей Божиих, любящие родные должны особенно внимательно отнестись к своей собственной душе. Мы все взаимосвязаны с родными, близкими, как части единого организма: «Страдает ли один член, страдают с ним все члены» (1 Кор. 12:26). Если какой-то орган бездействует, у человека обостряются другие чувства, другие органы берут на себя дополнительную нагрузку, его функции. И если наш близкий не успел что-то сделать в духовной жизни, мы должны восполнить это за него. Этим мы будем спасать и свою душу и принесём великую пользу его душе. Есть такая военная песня о погибшем лётчике, товарищ которого говорит, что он живёт на земле «за себя и за того парня». И наша жизнь за других, в память когото может выразиться в нашей усердной молитве, в стяжании христианских добродетелей, в щедрой милостыне о поминовении усопшего. Очень часто бывает и такое, что люди, которые

очень редко ходили в храм, жили жизнью беспечной, мирской, потеряв близкого человека, приходят в Церковь и становятся настоящими православными христианами. Жизнь их полностью меняется, через скорбь они приходят к Богу. И, конечно, всю жизнь потом молятся за своих усопших родственников. Пути Господни неисповедимы.

Люди верующие и люди далекие от Церкви совершенно по-разному воспринимают потерю близких. Иногда случается присутствовать на поминках нецерковных людей и наблюдать, какое это тягостное зрелище. Однажды я участвовал в отпевании известного врача-нейрохирурга и очень хорошего человека. Господь забрал его ещё нестарым, после внезапной скоротечной болезни, на пике его врачебной деятельности. И вот, когда начались траурные речи его коллег, можно было наблюдать, в какую растерянность и онемение повергает таинство смерти людей нецерковных. Почти все считали своим долгом начать слово примерно так: «Какая ужасная несправедливость... Как рано и внезапно покинул нас покойный... Как много он мог ещё сделать» и т. д. Понятное дело, что такие речи не могут принести утешения родным и близким усопшего, скорее наоборот, ещё более усугубят их скорбь. Даже если ты ни во что не веришь, ведь можно просто сказать добрые

тёплые слова в адрес друга и сослуживца. Отчего это происходит? Почему люди находятся в таком смятении перед лицом смерти и избегают даже упоминания, даже мысли о ней в повседневной жизни? От страха и неизвестности. Смерть страшит их, они не знают, что их ждёт. Есть ли жизнь там? Или мы живём только здесь, в материальном мире? Как готовиться к смерти и относиться к ней, для неверующих - тайна за семью печатями. Даже обычное для официальных речей пожелание: «Пусть земля ему будет пухом», таит в себе подспудный вопрос: неужели это всё: тело в землю - и далее ничего?

Со смертью близких люди, далекие от веры, часто впадают в отчаяние, уныние, чёрную тоску. Всё, жизнь кончилась, если моего любимого человека более нет, он перестал существовать, жизнь больше не имеет смысла. Нельзя сказать, что верующие не скорбят о кончине близких, но они относятся к смерти совсем по-другому. Христианская грусть светла, мы знаем, что человек живёт вечно, что смерть - это только разлука, что его жизнь продолжается, но в ином качестве. А нам, православным христианам, нужно растворять свою скорбь с христианской надеждой, что если мы будем сами спасаться и спасать своей молитвой наших близких, то, смеем верить, нам предстоит встреча с ними там, в иной жизни. А если они достигнут Царства Небесного, то обязательно будут молиться там за нас.

#### Читаем с детьми

Среди святынь христианского мира есть один очень необычный предмет. Это наконечник копья, которым римский воин пронзил рёбра уже мёртвого Иисуса Христа, висящего на Кресте. Но что же может быть важного для верующих в отточенном куске стали, которым исполнительный стражник решил проверить, действительно ли умер приговорённый к казни Спаситель? Почему вот уже почти два тысячелетия христиане помнят об этом событии и бережно хранят древнее оружие?

Ответы на эти вопросы можно получить, только узнав удивительную историю хозяина этого оружия – римского центуриона по имени Лонгин.

#### Мечты бывалого воина

Жаркое полуденное солнце над Иерусалимом тускло отражалось в широком наконечнике римского копья. Когда-

то хозяин полировал его до зеркального блеска. Но сейчас, побывав во многих сражениях, наконечник потускнел, покрылся мелкими выбоинами и царапинами. Да и хозяин копья тоже был под стать оружию.

Невысокого роста, коренастый, с сильными руками и широкой грудью, это был всё ещё могучий воин. Но морщины на обветренном лице говорили, что он давно уже не молод, а уродливый шрам через всю щёку – о том, что воин не прятал в бою своё лицо от врагов. Шрам заканчивался у самого глаза, и тот постоянно слезился, мешая отчётливо видеть. Что ж, и к отважным легионерам Рима когда-то приходит старость. Правда, далеко не все до неё доживают.

Этому воину повезло. Участник многих сражений, он заслужил уважение товарищей и получил должность центуриона (в русском языке эта должность ещё именуется «сотник»). Так назывались в римской армии офи-

церы, командующие центурией, то есть сотней солдат. Правда, давно уже прошли те времена, когда водил он свою сотню в атаку на разъярённых варваров. Теперь новые земли завоёвывают для Рима молодые воины. А наш центурион дослуживал свой солдатский век здесь, в отдалённом гарнизоне на самой окраине Империи. Звали его Лонгин.

Под его началом была сотня солдат, охранявших арестованных преступников в подвалах Претории – резиденции римского правителя. Служба вроде бы и нетрудная, но для боевого офицера неприятная: ведь в обязанности охраны входило еще и исполнение смертных приговоров. За свою военную жизнь Лонгин убивал людей множество раз. Но одно дело – сразить вооружённого врага в честном бою. И совсем другое – казнить безоружного, жалкого человека. Центуриону не нравилось то, чем ему приходилось заниматься. Однако срок его военной службы подходил к концу, а в кассе легиона скопилось достаточно денег, чтобы вскоре он мог выйти на заслуженный пенсион.

Лонгин представил абрикосовый сад в имении своего отца, вспомнил тонкий аромат, плывущий по всей округе в пору цветения. Осталось ждать совсем немного, и он наконец вернётся туда, откуда ушёл на службу совсем юным. Ради этого стоит потерпеть унизительные обязанности тюремного надзирателя и палача. Хотя ему ведь и не приходится ничего делать самому. Лишь следить за тем, чтобы подчинённые сделали всё должным образом.

Так думал Лонгин в тот апрельский полдень. Опираясь на копьё, он жмурил глаза, подставляя лицо ласковому весеннему солнцу. Жаль только, что нельзя точно так же зажмурить уши, чтобы не слышать прямо у себя над головой стонов распятых преступников. Ничего, совсем скоро он будет слушать пение птиц в отцовском саду. Самая грязная часть работы уже выполнена: трое приговорённых доставлены к месту казни и прибиты к крестам. Осталось лишь отгонять от них толпу зевак, пришедших поглазеть на чужую мучительную смерть, и ожидать, когда несчастные умрут на крестах от невыносимых страданий.

#### В чём виновен этот Человек?

Старый воин давно уже не испытывал жалости к тем, кого ему приходилось убивать. Но в этот раз всё было по-другому. Один из преступников почемуто был ему небезразличен. С теми двумя всё было понятно: разбойники, схваченные за убийство, пролившие чужую кровь ради денег. Таких центурион казнил уже много раз и верил, что делает благое дело. Но этот, третий... Возможно, Лонгину понравилось, как смело держался он на суде у прокуратора Понтия Пилата – человека, который управлял покорённой Римом Иудеей. Никогда ещё не видал старый воин в людях такого мужества. Да и сам Пилат, похоже, смутился тогда, услышав ответы этого странного подсудимого по имени Иисус. Словно бы это Он судил прокуратора, взвешивая на невидимых весах меру его греха, а не прокуратор решал – жить ему или умереть. На суде Лонгин так и не понял, за что ему придётся лишить жизни этого смелого человека, в чём была его вина.

Потом, когда осуждённых преступников уже погнали по дороге к месту казни, каждый из них должен был нести свой крест на себе. Но Иисус то и дело падал под тяжестью этой страшной ноши. Избитый солдатами в Претории, Он совсем обессилел. Лонгин прищурил слезящийся глаз, внимательно оглядел толпящихся вокруг зевак и выбрал человека покрепче. Жестом подозвав его, центурион кивнул на упавшего Иисуса и приказал прохожему взять у него крест. Подчинённые Лонгина с удивлением смотре-

ли, как их начальник заботится о каком-то незнакомом туземце, Которому и жить-то осталось всего несколько часов. Но возражать старшему было не в их правилах. Тем более что уже через несколько минут центурион распорядился прибить всех троих осуждённых к крестам, не делая никому поблажки.

Пока воины делили между собой одежду казнённых, Лонгин стоял в стороне. Ему не нужно было жалкое тряпьё, ради которого молодые солдаты с азартом бросали жребий. Он повернул загорелое

# Удивимельная история сотника Лонгина

лицо к солнцу и попытался думать о скорой отставке, об отцовском доме, об абрикосовых садах в цвету. Но вместо этого в голову почему-то всё время лезли мысли о необычном человеке, которого назвали пре-



ступником. Лонгин только что своей рукой написал на табличке его вину – «Царь Иудейский». Никогда ещё ему не приходилось казнить человека лишь за то, что народ почитал его за царя. А этот Иисус и вправду вёл Себя на суде как царь, которого предали его подданные. В нем было столько достоинства и внутренней силы, что даже прокуратор изумлённо воскликнул, указывая на него «Вот – человек!».

Но не так думали иудеи, пришедшие к месту казни:

- Эй, если Ты и вправду Сын Божий, покажи нам Свою силу сойди сейчас с креста! Не можешь? Вот то-то и оно!
- Другим помогал, а Себе не смог. Какой же Ты Сын Божий?
- Сотвори чудо, царь Иудейский! Спаси Себя от смерти! Тогда мы поверим Тебе!

Лонгину были противны эти люди с их непонятной злобой. Зачем они издеваются над Тем, Кто и так

уже умирает мучительной смертью? Как можно глумиться над чужим страданием?

Центурион решительно шагнул вперёд, опустил копьё и махнул им из стороны в сторону. Острый наконечник описал широкий полукруг перед лицами беснующихся зевак, как будто очертив невидимую линию, за которую нельзя переходить. Толпа отпрянула назад и на миг умолкла. Но тут же вновь забурлила криками и ругательствами.

А Лонгин посмотрел на Того, к Кому были обращены все эти вопли. «Сын Божий... Царь Иудейский... Да кто же Ты на самом деле? И что совершил такого, за что Твои сопле-

менники так Тебя ненавидят?» – думал он, потирая слезящийся глаз. Впрочем, это уже не имеет значения. Кем бы ни был казнённый, жить Ему осталось совсем недолго.

кто же Ты такой, Иисус?

Тем временем воины закончили делить одежды казнённых. Заняться больше было нечем. Ради развлечения они тоже принялись насмехаться над Тем, Кто умирал на кресте под табличкой «Иисус Назорей Царь Иудейский». Лонгин сердито нахмурил брови и прикрикнул на них:

– A ну замолчите. Римские солдаты не должны себя вести, как эти люди! Лучше отгоните их подальше, от этого крика у меня уже звенит в ушах.

Но едва воины исполнили приказ, как поток ругани обрушил на Иисуса распятый с ним рядом разбойник

– Ведь Ты воскрешал мёртвых, ты можешь всё. Почему же Ты не хочешь теперь показать, на что способен? Спаси Себя и нас заодно! А, Ты просто не можешь этого сделать! Значит, вправду про Тебя говорят, что Ты лжец и самозванец!

Лонгин вздохнул. Видимо, этот проклятый день никогда не кончится и безумные крики будут звучать вечно со всех сторон. Он уже собрался было ударить разбойника древком копья по лицу, чтобы тот замолчал. Как вдруг его опередил другой разбойник, висевший на кресте:

– Оставь, брат. Или ты не боишься Бога, когда и

сам осуждён на такую же смерть? Мы с тобой получаем то, что заслужили. А этот Человек не сделал ничего плохого.

Его сообщник растерянно умолк, не ожидав от товарища таких слов. А тот обратился теперь уже к  $\mathsf{И}\mathsf{u}\mathsf{c}\mathsf{y}\mathsf{c}\mathsf{y}$ :

 Господин, помяни меня, когда придёшь в Своё Царство!

Иисус, не поднимая головы, ответил ему:

- Истинно говорю тебе, ныне же будешь со Мною в раю.

Лонгин слушал этот разговор умирающих на крестах людей и не понимал, что творится сейчас в его душе. «Господин... Царство... Ныне же будешь со Мною в раю...» Кто же Ты такой, Иисус? Кого приходится мне казнить на самом исходе срока воинской службы?

И тут Иисус возгласил громким голосом:
– В руки Твои, Отче, предаю дух Мой! – и, сказав это, умер.

В этот же момент содрогнулась земля и солнце на небе померкло так, будто наступила ночь. Для мно-

жества людей в Иерусалиме это могло показаться всего лишь природным явлением. Но центурион Лонгин готов был под присягой дать клятву, что землетрясение случилось именно в то мгновение, когда Иисус испустил дух на кресте.

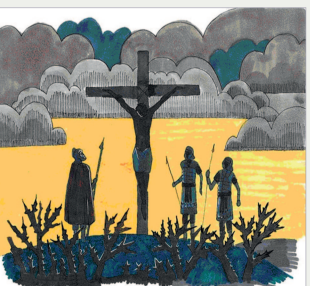
Потрясённый всем увиденным и услышанным, он воскликнул:

– Воистину этот человек был Сын Божий!

Обычно приговорённые умирали на кресте в течение многих часов. Но на следующий день была суббота – священный день иудеев. И их начальники попросили Пилата ускорить казнь, чтобы снять тела с крестов ещё до захода солнца. Выполняя распоряжение прокуратора,

Лонгин велел своим воинам перебить голени двум разбойникам, после чего страдальцы тут же скончались. Но к третьему казнённому он не подпустил своих солдат: ведь Иисус уже умер. Однако заведённый в римских войсках порядок требовал, чтобы стражники убедились в смерти всех казнённых.

Лонгин подошёл к кресту, на котором бессильно повисло тело Иисуса. Секунду помедлив, центурион вскинул копьё и коротким точным ударом вонзил его Иисусу прямо в сердце. Из раны брызнула кровь и вода, капли попали Лонгину прямо в больной глаз. Он вытер лицо ладонью. И вдруг понял, что его глаз опять видит, что больше не застилает ему мир слёзная муть от старой раны! Лонгин не понимал, как такое могло случиться. Он поморгал немного, проверяя, не показалось ли ему. Но нет, глаз был абсолютно здоров и больше не слезился. Солдаты с удивлением смотрели на своего моргающего центуриона и ждали его команды.



#### Чудо у гробницы

Казнь закончилась, все осуждённых мертвы. Обычно тела казнённых преступников сбрасывали в заброшенную каменоломню, которая располагалась тут же, прямо за холмом. Но за Иисусом пришли какие-то уважаемые в городе иудеи с разрешением на похороны от самого Понтия Пилата. Такого на памяти центуриона не было ещё никогда. Но солдатское дело - исполнять приказы, а не обдумывать их при-Лонгин разрешил пришедшим снять Тело с креста и похоронить его в пещере неподалёку от места казни. Солдаты уже собрались возвращаться в казармы, как вдруг новая

группа иудеев преградила им путь. Это были первосвященники в сопровождении своих слуг.

– Господин центурион, у нас к вам будет просьба о небольшой услуге, за которую мы готовы щедро заплатить. Не могли бы вы поставить своих воинов в караул возле пещеры, где только что похоронили Иисуса? Мы опасаемся, что его ученики могут похитить Его Тело, и хотели бы, чтобы римские стражники две ночи охраняли пещеру от них.

Лонгин посмотрел в глаза говорившему с ним пер-

восвященнику и усмехнулся:

– Правильно ли я тебя понял: ты хочешь, чтобы мои солдаты две ночи караулили покойника, и готов платить за это?

– Да, господин. Именно об этом я прошу вас. Мы уже были у прокуратора, он дал разрешение, если вы согласитесь. За эти две ночи мы заплатим месячное ваше жалование.

- Хм... никогда ещё не видел таких глупцов, - Лонгин продолжал с усмешкой разглядывать пришедших к нему просителей. - Впрочем, если у вас есть лишние деньги и начальство разрешило, мои ребята будут не прочь отдохнуть здесь пару дней.

Стеречь мёртвого – нетрудная служба. Но центурион ошибся. Того, что произошло с ними наутро третьего дня у гроба, он и его солдаты

Окончание на 4 стр.

не смогли забыть никогда.

#### Читаем с детьми

#### Окончание. Начало на 3 стр.

Когда оговорённый срок дежурства закончился, пещере действительно пришли ученики Иисуса. Но опасаться, будто они могут украсть Тело Иисуса, было просто нелепо. Дело в том, что это были

две женщины. Их тонкие руки не смогли бы даже просто сдвинуть с места камень, затворявший вход в пещеру. Так вот кого боялись первосвященники настолько, что наняли вооружённую охрану! Лонгин вспомнил их обеспокоенный вид и криво улыбнулся. Нечего сказать, храбрецы. Испугались двух слабых женщин! Лонгин дал команду

снять караул. Солдаты уже собрались уходить, как вдруг раздался страшный грохот, земля вновь содрогнулась. Огромный камень откатился от входа, словно комок сухой травы.

От неожиданности воины зажмурились. А когда

открыли глаза, увидали Ангела. Он сидел на отваленном от входа камне и сиял, как молния, а одежды его были белыми, словно снег.

Это страшное зрелище привело в трепет римских воинов. Они застыли как мёртвые и не могли пошевелить ни рукой, ни ногой. Ангел же, обратив речь к женщинам, сказал:

- Не бойтесь, я знаю, что вы ищете Иисуса распятого. Его нет здесь воскрес, как сказал. Подойдите, посмотрите место, где лежал Господь, и пойдите скорее, скажите ученикам Его, что Он воскрес из мёртвых и будет ожидать вас в Галилее; там Его увидите.

И, выйдя поспешно из гробницы, женщины побежали возвестить остальным ученикам Иисуса радостную весть. А Лонгин, едва придя в себя от увиденного, тут же увел солдат в Преторию и доложил Понтию Пилату обо всём случившемся.

Вскоре к Лонгину снова пришли первосвящен-

Господин центурион, мы обещали вам месячное жалование за две ночи караула. Теперь мы предлагаем годовое жалование. Только расскажите всем, что это ученики Иисуса украли ночью Его Тело, пока вы с солдатами уснули на посту. И никому не говорите о том, что вы видели на самом деле. Это выгодная сделка, соглашайтесь.

# Удивительная история сошника Лонгина

Лонгин выслушал их, привычно потёр ладонью шрам на лице. И, не торопясь, начал говорить:

Вы предлагаете мне за эти жалкие деньги помочь в вашей войне с Тем, Кому служат Ангелы. Вы предлагаете мне стать

Его врагом и говорить ложь о Том, Кто победил саму смерть. И называете это выгодной сделкой? Я вижу, вы совсем обезумели. И лишь поэтому прощаю вашу глупую дерзость. Ступайте прочь, пока я не приказал солдатам выбросить вас отсюда.

Центурион, подумайте хорошенько. Мы уже говорили с прокуратором. Понтий Пилат поддержал нашу просьбу. Будьте и вы разумны. Зачем нам

ссориться, ведь лучше жить в дружбе.

Дружба лжецов плохо пахнет и недорого стоит. Вы ещё не поняли, против Кого пытаетесь воевать, и потому говорите свои нелепости. Но я-то видел, какими силами Он повелевает. И теперь готов поссориться с целым миром - ради дружбы с Иисусом. А вы в войне с Ним обречены. Идите и не отнимайте у меня время пустыми разговорами.

После Воскресения

Вскоре центурион Лонгин подал прошение о досрочной отставке. Ходили слухи, что он нашёл в городе учеников Иисуса и сам стал одним из них. Говорили также, что он смело свидетельствует среди народа о воскресении Иисуса, и никто из иудеев не

может ему возразить. Да и как возражать тому, кто сам пронзил сердце Иисуса на кресте, а потом видел Ангела у пустого гроба? Получив наконец расчёт в полку, Лонгин отправился домой, в имение отца. На память о службе он взял лишь наконечник того самого копья, которое коснулось сердца Иисуса.

Впереди у него был долгий и непростой путь. Он ещё не знал, что первосвященники затаили на него злобу. Что, заплатив Понтию Пилату

огромные деньги, они добьются вынесения центуриону смертного приговора. Что прокуратор отправит за ним отряд воинов, которые должны будут привезти в Иерусалим голову Лонгина. И он станет одним из христианских мучеников, отдавших жизнь за проповедь Евангелия.

Но всё это будет потом. А поќа бывший центурион ехал в родную Каппадокию. Но не о душистых абрикосовых садах были теперь его мысли. Он думал о том, как будет рассказывать людям о Сыне Божием, Который

стал человеком, умер на кресте и воскрес. О том, как лишь одна капля крови Иисуса исцелила его больной глаз. И о том, как болит от стыда его сердце всякий раз, когда он вспоминает, как ударил копьём в сердце Сына Божиего.



KATEXU3U4ECKUŬ KPOCCBOPA

По горизонтали:

5. Исторический и литературный памятник XVI века, свод правил поведения,

в том числе в отношении к Церкви. (9)

6. Комплекс храмов, жилых помещений и хозяйственных построек, в котором по определённому уставу живут удалившиеся от мирской суеты и для спасения души. (9)

7. Обрядовые действия и пиршество в память умершего у древних славян. (6) Свод книг, составляющих Священное Писание. (6)

13. Святые дни или святые вечера, 12 дней от праздника Рождества Христова

до праздника Богоявления (Крещения Господня). (6)

14. Название проруби в водоёме, сделанной к христианскому празднику Крещения для совершения водосвятия. (7) 15. Новокрещёный, новый член Церкви. (6)

18. Одна из восьми греховных страстей в православной аскетике. (6)

19. Покрывало с изображением креста, которым накрывают во время литургии священные сосуды – дискос и потир. (6)

22. Русский иконописец, автор иконы «Троица». (6) 23. Железные оковы или опоясывающие туловище цепи, которые подвижники

носили для смирения плоти. (6) 28. Место в храме, предназначенное для хора. (6) 29. Небольшая икона Божией Матери, носимая архиереями на груди и являю-

щаяся знаком архиерейского достоинства. (7)

30. Благовонная смола для воскурения при каждении. (6) 33. Народное название литургии. (6)

34. Патриарх Московский и всея Руси, предстоятель Русской Православной Церкви, правящий архиерей Московской епархии. (6)

35. Священник московского Благовещенского собора, политический и литературный деятель XVI века. (9)

36. Русский учёный-естествоиспытатель, которого в своё время за сатирический памфлет «Гимн бороде» Синод хотел привлечь к ответственности. (9)

#### По вертикали:

1. Русская боярыня, последовательница протопопа Аввакума, являвшегося главным идеологом старообрядчества. (8) 2. Центральный догмат христианского вероучения, согласно которому единый

/ществует в трёх лицах (ипостасях): Бог Отец, Бог Сын, Бог Дух Святой. DOL C 3. Высокий четырёхгранный столик с наклонным верхом, на который для поклонения и целования полагаются Евангелие, крест или икона. (6)

4. Одно из семи Таинств Русской Православной Церкви, чин которого включает в себя погружение в купель. (8)

8. Шестой московский Патриарх. (5)

10. Изображение лиц или событий священной или церковной истории, являющееся предметом почитания в православии. (5)

11. Верховный злой дух, властвующий над всеми силами зла и управляющий 12. Головной убор белого цвета у митрополитов Русской Православной Церк-

ви. (6) 16. Патриарх Московский и всея Руси, отец царя Михаила, первого из рода Романовых. (7) 17. Благодарственное или просительное богослужение, совершаемое в храме

или вне его по просьбе верующих или в бедственных случаях. (7) 20. Прозвище Великого князя Киевского, в правление которого был построен ряд церквей и храмов, в том числе храмы Св. Софии и Св. Георгия Победоносца. (6)

21. Звание монашествующего священства. (6) 24. Киевский князь, при котором совершилось крещение Руси. (8)

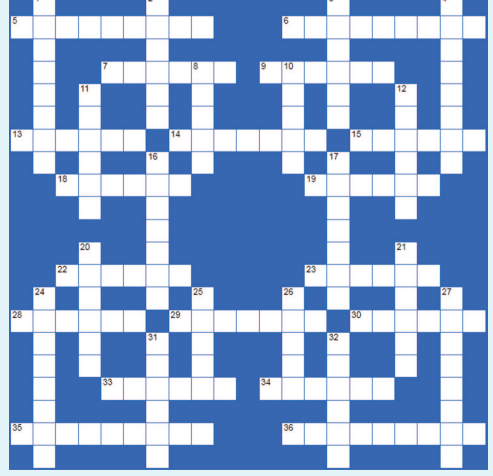
25. Одна из форм православного богослужебного пения. (5)

26. Четьи-... Собрание житий святых по порядку празднований их памяти в течение всех дней каждого месяца. (5)

27. Церковная богослужебная книга для церковных чтецов и певчих, содержащая псалмы, молитвы, песнопения и другие тексты суточного богослужения. (8)

31. Безбожник, не верующий в Бога. (6)

32. Церковный раскол. (6)



Ответы на кроссворд, опубликованный в предыдущем номере:

**По горизонтали:** 1. Брак. 4. Адам. 10. Варвара. 11. Анафема. 12. Ветка. 13. Тоска. 14. Столп. 16. Страх. 17. Исайя. 18. Содом. 20. Ольга. 22. Амвон. 25. Слово. 27. Аввеи. 29. Именины. 30. Киприан. 31. Анна. 32. Долг.

**По вертикали:** 2. Раритет. 3. Кража. 4. Азарт. 5. Алексий. 6. Авив. 7. Набат. 8. Павел. 9. Сара. 14. Схима. 15. Пилон. 19. Олоферн. 21. Гавриил. 23. Малый. 24. Оникс. 25. Скит. 26. Олива. 27. Аспид. 28. Иона.

#### 19 мая совершается память праведного Иова Многострадального.

Праведный Иов - один из самых необычных персонажей Священной Истории. Весь Ветхий Завет буквально напитан мыслью о том, что,

живя праведно, человек получает от Бога благословения и живёт счастливо. Если же он совершает грех, то эти благословения отнимаются, и человек начинает страдать от последствий своей греховной жизни. Но в истории с Иовом этот простой и понятный принцип вдруг перестаёт работать:

Иов страдает как раз потому, что жил праведно. Причиной его бедствий стала зависть сатаны, который попытался доказать Богу, будто праведники соблюдают Завет с Ним лишь по причине корысти,

ради тех самых Божиих благословений. Он предложил Богу страшный эксперимент, которым хотел доказать свою правоту: останется ли Иов праведным, если отнять у него все блага, которыми Бог так щедро наделил его?

И Бог позволил сатане отнять у Иова всё. Богатейший человек и счастливый отец в одночасье лишился своих детей, всего своего имущества, и даже здоровья: сатана поразил Иова неизлечимой болезнью проказой. Вчерашний богач оказался лежащим на навозной куче, с черепком в руке, которым он соскребал с себя струпья. Но сатана ошибся в своих планах. Даже в таком бедственном положении Иов не отрёкся от Бога и остался верен Ему. Однако и несправедливость происходящего для Иова была очевидна: ведь он не знал о споре сатаны с Богом. И тогда библейский праведник, потеряв в буквальном

смысле всё, чем обладал, - детей, богатство, и даже здоровье, – кричит, возмущается, требует у Бога объяснений происходящему: «Бог ниспроверг меня и обложил меня Своею сетью. Вот, я кричу: обида! и никто не слушает; вопию, и нет суда» (Иов 19:6-7).

Иов увидел, что жизнь утрачивает свои привычные смыслы, праведность теперь не охраняет его от страданий и бедствий, а зло безраздельно хозяйничает там, где ему не должно быть места. Он действительно почувствовал себя игрушкой в руках силы, с которой не мог бороться. Но возмущение его было обращено именно к Богу, как к единственному источнику возможного ответа. И в голову не приходит ему сказать: «В такого Бога я верить не хочу». Потому

что другого Бога быть не может, а значит - нужно выяснить отношения с Тем, Кто есть. Логика тут проста и очевидна: если у тебя претензии к Богу – выскажи их Ему, а не соседям по подъезду. Серьёзные вопро-

## Иов: вопрошающий Бога

Почему Бог так странно отвечает праведникам?

сы всегда нужно задавать по правильному адресу. Иначе вместо ответа рискуешь получить стандартный набор благоглупостей, всё объясняющих, но не дающих пищи ни уму, ни сердцу. И нужно сказать, что Иов не был одинок в этом

ĬO

своём дерзновении – требовать у Бога объяснений видимой несправедливости. Христианские подвижники так же, как и ветхозаветные пророки, не боялись задавать Господу «неудобные» вопросы.

Так, основоположник монашества преподобный Антоний Великий спрашивал Бога примерно о тех же вещах, которые возмущали Иова: «Господи! Отчего некоторые из человеков достигают старости и состояния немощи, другие умирают в детском возрасте и живут мало? Отчего одни бедны, другие – богаты? Отчего тираны и злодеи благоденствуют и обилуют всеми земными благами, а праведные угнетаются напастями и нищетою?» Такие вопросы не могли родиться в равнодушном сердце, и вовсе не апатичная, удовлетворённая мёртвыми логическими построениями душа болела от них. Но Антоний Великий не

стал обсуждать мучившую его проблему с другими монахами. Подобно праведному Иову, он надеялся отыскать её решение не в богословской дискуссии, а в молитве. И Бог ответил. Правда, ответ этот был неожиданным и совсем не похожим на то, чего обычно ждут люди в подобных случаях: «Антоний! Внимай себе и не подвергай твоему исследованию судеб Божиих, потому что это - душевредно». Вот и праведный Иов тоже услышал нечто похожее: «...Где был ты, когда Я полагал основания земли? Скажи, если знаешь. ...Ты хочешь ниспровергнуть суд Мой, обвинить Меня, чтобы оправдать себя? Такая ли у тебя мышца, как у Бога? И можешь ли возгреметь голосом, как Он? Укрась же себя величием и славою, облекись

в блеск и великолепие; излей ярость гнева твоего, посмотри на всё гордое и смири его; взгляни на всех высокомерных и унизь их, и сокруши нечестивых на местах их; зарой всех их в землю и лица их покрой

тьмою. Тогда и Я признаю, что десница твоя может спасать тебя» (Иов 38:4; 40:3-9).

И тот, и другой ответ, по сути, сводятся к известному всем ещё с детства тезису – «не твоего ума дело». Но странная вещь: почему-то оба вопрошавших остались полностью удовлетворены та-

ким необычным объяснением. А причина этому, наверное, вот в чём. Вопрос о невинных страданиях мучает человека вовсе не потому, что наш разум не может логически совместить эти страдания с существованием всемогущего и всеведущего Бога-Любви. Это было бы ещё полбеды ну мало ли чего не получается понять при помощи логики. На самом деле мучительно здесь другое. За возмущённым криком праведного Иова или хрестоматийной карамазовской «слезинкой ребёнка» скрывается куда более трагический вопрос: неужели Бога всё-таки нет в этом безумном мире?

Неужели все эти невинные страдания абсолютно бессмысленны и являются всего лишь неоспоримым свидетельством того, что наш мир – сирота?

Именно об этом и только об этом спрашивал пра-

ведный Иов, спрашивал преподобный Антоний, спрашивал Достоевский устами своего героя Ивана Карамазова. Истории подобного рода можно было бы свести к одному общему возгласу: Господи, да есть ли Ты вообще, раз вокруг происходит такой кош-мар?! Всё прочее – лишь конкретные обстоятельства, рождавшие этот вопль к Богу у самых разных людей во все времена. И любая наша попытка ответить на него с помощью рациональных аргументов неизбежно обречена на сокрушительный провал. Потому что с полным правом ответить здесь может только Бог. Праведному Иову Бог ответил, и он успокоился, несмотря на то, что ответ был, мягко говоря, не по существу вопроса. Но для Иова куда важнее было то, что ответ прозвучал, а значит - Бог есть, и мир не является беспризорным пространством, где силы зла вольны развлекаться людскими судьбами, словно игрушками: «...Я слышал о Тебе слухом уха; теперь же мои глаза видят Тебя» (Иов 42:5).

Горшок не может спросить горшечника о своём предназначении. Но человек может, и даже должен обращаться к Богу со всеми своими нуждами, вопросами, недоумениями и болью в ожидании того самого главного Ответа, в котором Бог открывает Себя человеку. Только нужно спрашивать, нужно звать Его, даже если ты считаешь, что «в такого Бога верить не стоит». Говори Ему и об этом тоже, возмущайся, сердись, как это делал праведный Иов, но – спрашивай, спрашивай Бога о том, что не даёт тебе жить спокойно. Потому что других способов получить ответ на свои вопросы к Богу попросту не существует.

Александр Ткаченко

Святой апостол Пётр сказал: «Благословен Бог и Отец Господа нашего Иисуса Христа, по великой Своей милости возродивший нас воскресением Иисуса Христа из мёртвых к упованию живому» (1 Пет. 1:3).

Тяжко и скорбно было апостолам, когда закатилось Солнце их, когда страшной смертью на Кресте умер их Учитель, всем сердцем ими любимый, Тот, Кого они исповедовали Мессией, Сыном Божиим, Христом. Им казалось, что всё погибло с этой смертью, всё рушилось: вся надежда, вся вера их. Как

не восторжествовало Величайшее Добро, как не победила зло Сама Святая Любовь, сошедшая с небес?

Когда святые апостолы Лука и Клеопа шли из Иерусалима в Еммаус, их встретил на пути воскресший Господь Иисус Христос. Но, как сказано в Священном Писании, «глаза их были удержаны, так что они не узнали Его» (Лк. 24:16). Они

вступили с Ним в разговор как с простым спутником. Когда Господь спросил их, почему они так печальны, они с удивлением ответили: «Ты один только в Иерусалиме не знаешь, что случилось в эти дни. Разве не знаешь, что распяли нашего Господа, Учителя нашего, Того, в Кого мы верили? Мы же надеялись, что Он Тот, Кто должен избавить народ израильский. Но вот уже третий день ныне, как это свершилось» (см.

Лк. 24:17-21).

Они забыли слова Христовы о том, что в третий день после Своей смерти Он воскреснет. Если бы они помнили это, если бы без остатка вместили в свои сердца полное прекрасной надежды обетование великой радости, то не были бы печальны, а ждали бы Воскресения Христова. Но отчаяние апостолов было столь безграничным, что, когда Христос воскрес, когда святая Мария Магдалина увидела Его, когда другие жёны-мироносицы, узрев пустой гроб и ангела, сидящего на отваленном камне, побежали к ним в великом страхе, трепете и радости, чтобы возвестить им об этом, – даже тогда они сочли слова их ложью и не поверили им (см. Лк. 24:4-11).

Когда потом в течение сорока дней Господь являлся Своим ученикам, они встречали Его по-разному. Иногда они смотрели на Него в страхе и смущении, думая, будто это призрак, дух Христа. И Господу приходилось убеждать их в том, что они ошибаются. Он показывал им Свои руки и ноги, пронзённые гвоздями, ел перед ними рыбу и мёд (см. Лк. 24:39-40; 42-43).

Вот что говорит о Воскресении Христовом святой

апостол Павел: «Если же о Христе проповедуется, что Он воскрес из мёртвых, то как некоторые из вас говорят, что нет воскресения мёртвых? Если нет воскресения мёртвых, то и Христос не воскрес, а если Христос не воскрес, то и проповедь наша тщетна, тщетна и вера ваша. Но Христос воскрес из мертвых, первенец из умерших. Ибо как смерть через человека, так через человека и воскресение мёртвых. Как в Адаме все умирают, так во Христе все оживут, каждый в своем порядке: первенец – Христос, потом Христовы, в при-

### «Будем жить в этом свете и тянуться К Нему», – эту проповедь святитель Лука произнёс на Пасху 6 мая 1945 года



шествие Его» (1 Кор. 15:12-14; 20-23).

Безумно сомневаться в истинности Воскресения Христова, ибо если мы не верим в то, что Господь Иисус Христос воскрес и воскреснем все мы, значит, мы отвергаем всё учение Его, все дела Его, всё, что Он явил миру. Проповедь Его была проповедью о вечной жизни в Царстве Божием, указанием пути к спасению. Как же не верить, что Христос воскрес?

Что может лучше убедить людей в этом изумительном чуде - Воскресении Господа Иисуса Христа, - как не смерть Его? Неужели кто-нибудь смеет думать, что Святейший святых, Величайший Чудотворец и Учитель, Какого никогда не видел мир, стоявший неизмеримо выше прочих учителей, в Котором,

по словам апостола, не было никакого греха (см. 1 Пет. 2:22), - Сын Божий мог быть навеки поглощён тёмной смертью? Если бы Он не воскрес, то в душах наших умерла бы вера в святую любовь и вечную правду. Тот, кто отвергает чудо Воскресения Христа, низко падает в нравственном достоинстве, ибо не верит в безусловное добро, в святую истину.

А теперь вдумаемся в то, почему Господь в течение сорока дней по Воскресении являлся только Своим ученикам, а не всем людям. По нашему, че-

ловеческому, разумению кажется более естественным, чтобы Он в блеске Воскресения и величии славы явился как Победитель всему миру. Так кажется нам, но Господь судил ина-че. Он знал, что величайшего чуда Воскресения Его не смогут вместить сердца людей, слышавших Его речи, постоянно видевших Его ходящим по улицам и площадям их городов. Та-

кова человеческая природа: великие исторические события никогда не могут быть постигнуты во всей полноте и оценены их современниками. Нужны долгие годы, десятки, иногда даже сотни лет для того, чтобы, помышляя об этих событиях, смотря на них в далекой исторической перспективе, люди смогли понять их значение и сопоставить их со всеми условиями жизни, при которых они произошли.

И величайшее из всех событий мира, Воскресение Господа Иисуса Христа, конечно, не могло быть постигнуто современниками. Поэтому тщетно было бы Господу являться им: они бы всё равно не поверили своим глазам, не узнали бы Его, как не узнавали даже Его ученики. Они бы сомневались и спорили об имени Его. Одни, может быть, поверили бы в то, что Он воскресший Христос, а другие со злобой стали бы

оспаривать возможность Воскресения.

Господь знал, что только просвещённые Божией благодатью, горячо Его любившие ученики могли поверить увиденному и стать истинными свидетелями Его Воскресения, и предоставил им свидетельствовать о Себе всему миру, ибо проповедь апостолов была проповедью о Воскресении Христовом, о Царстве Небесном и о грядущем воскресении всех христиан. На их глазах воссиял из Гроба Господня небесный свет, который постепенно проникал в сердца способных его воспринять. И ныне свет Христов воссиял из Гроба Госполня и озаряет наши сердца. Будем же жить в этом свете и тянуться к нему всем своим существом! Будем же лобызать ноги воскресшего ныне Спасителя нашего Господа Иисуса Христа. Аминь.

### Уважаемые читатели!

Просим вас не использовать газету в бытовых и хозяйственных нуждах. На ее страницах печатаются молитвословия и священные изображения. Если газета вам стала ненужной, подарите ее или предайте огню.

Учредитель: Тираспольско-Дубоссарская епархия Молдавской митрополии Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)

Адрес редакции: 3300, г.Тирасполь, ул. Шевченко, 25 тел.: (+373 533) 9-52-18, 9-56-74. E-mail: tdeu@mail.ru Официальный сайт епархии: www.diocese-tiras.org

Газета отпечатана с предоставленного оригинал-макета в ЗАО «Типар» ПМР, МД-3300, г. Тирасполь, пр. Магистральный,

Объем – 1,5 печатных листа Тираж: 3000 экз. Заказ № 1370

> Редактор – протоиерей Александр Фёдоров

Газета выходит один раз в месяц

Распространяется бесплатно

> Подписано в печать 22.05.2023 г.

май 2023 г. №5 (366)

#### Эхо событий



28 АПРЕЛЯ в актовом зале ПГУ им. Т.Г. Шевченко прошла открытая лекция, посвящённая репрессиям 1937–1938 годов, в которой приняли участие посещавший нашу епархию с Архипастырским визитом митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир, Правящий Архиерей архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва, министр внутренних дел В.Н. Нягу, ректор Приднестровского госуниверситета В.В. Соколов, духовенство, курсанты Тираспольского юридического института и воспитанники Республиканского кадетского корпуса МВД.

Лекцию провёл старший научный сотрудник научно-исследовательской лаборатории «Археология» ПГУ им. Т.Г. Шевченко Игорь Четвериков, который с 2017 по 2023 год руководил исследовательскими работами на территории бастиона «Владимир». В ходе лекции, продлившейся почти два часа, лектор рассказал присутствующим о сложностях и масштабах работы, которая длилась восемь лет. В результате работы под руководством Игоря Четверикова были найдены останки более 4500 человек.



29 АПРЕЛЯ, на мемориальном комплексе, созданном на месте гибели и захоронения жертв политических репрессий 1937–1938 годов (сейчас рядом с ним находится храм новомучеников и исповедников Церкви Русской), состоялась церемония предания земле останков последних 653 жертв политических репрессий, найденных в ходе завершившихся в этом году восьми полевых сезонов археологических работ.

Участие в мероприятии приняли посещавший нашу епархию с Архипастырским визитом митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир, Правящий Архиерей архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва, епископ Орхейский Силуан, викарий Кишиневской епархии, гость из Болгарии архимандрит Стефан (Тричков), наместник Троянского монастыря, Президент ПМР В.Н. Красносельский, Председатель Правительства А.Н. Розенберг, министр внутренних дел В.Н. Нягу, министр иностранных дел В.В. Игнатьев, посол Российской Федерации в Республике Молдова О.В. Васнецов и представители министерств, ведомств, общественных организаций, неравнодушные тираспольчане.

Перед преданием земле останков жертв репрессий Предстоятелем Православной Церкви Молдовы митрополитом Владимиром была совершена лития о всех, пострадавших в годину гонений.



**5 МАЯ** в епархиальном управлении Тираспольско-Дубоссарской епархии состоялось награждение активистов молодёжного движения «Наследники Победы», участвовавших в эксгумации и перезахоронении останков жертв

политических репрессий. Поисковые работы на территории бастиона «Святой Владимир» Тираспольской крепости начались в 2017 году и завершились в марте нынешнего года.

Заместителю начальника экспедиции, командиру поискового отряда Р.Л. Романову, заведующему филиалом Тираспольского объединенного музея «Пороховой погреб» Д.М. Коняхину, фотографу-реставратору, сотруднику Бендерского краеведческого музея А.Ф. Петкову, специалисту по металлопоиску и установке защитных конструкций А.Н. Антропову, добровольцам курсанту Суворовского училища М. Толбацкому, студенту техникума коммерции Н. Канониренко, студентам юридического факультета ПГУ Н. Оанча, Е. Бобилевой и А. Щербине были вручены епархиальные медали Покрова Пресвятой Богородицы.



**9 МАЯ**, в день 78-летия Победы советского народа в Великой Отечественной войне, архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва принял участие в праздничных мероприятиях на Мемориале Славы в Тирасполе.

Архипастыря сопровождали первый помощник Правящего Архиерея архимандрит Иоанн (Данилеску) и благочинный Центрального округа протоиерей Сергий Вербицкий.

На Мемориале Славы в этот день собрались первые лица государства. Возглавил церемонию возложения цветов Президент ПМР В.Н. Красносельский. Он от имени всего приднестровского народа возложил венок к Вечному огню, напоминающему, что память о великом подвиге советского солдата-освободителя неугасима. Архиепископ Савва и духовенство также почтили память отдавших жизни за мир и свободу воинов, возложив цветы к их могилам.



11 МАЯ в епархиальном управлении состоялась встреча архиепископа Тираспольского и Дубоссарского Саввы с наместником мужского монастыря в честь Пророка, Предтечи и Крестителя Господня Иоанна, что в урочище Калагур Рыбницкого района, архимандритом Зосимой (Гржибовским) и экономом обители иеромонахом Иосифом (Петковичем).

Высокопреосвященнейший Владыка и монастырское духовенство обсудили многочисленные административно-хозяйственные вопросы. Главной же темой встречи стала подготовка к празднованию 20-летия Иоанно-Предтеченского монастыря, которое будет торжественно отмечаться в этом году.



16 МАЯ состоялась встреча Высокопреосвященнейшего Саввы, архиепископа Тираспольского и Дубоссарского, с сопредседателями Общества православных педагогов «Начало» В.М. Дворяну и иереем Анатолием Топалом, клириком столичного кафедрального собора Рождества Христова.

Архиепископ Савва заслушал рассказ Веры

Михайловны о работе, проделанной за последнее время Обществом православных педагогов и бендерским Центром православной культуры в честь святых царственных мучеников-страстотерпцев. Одним из важных направлений деятельности Общества православных педагогов и Центра православной культуры стало проведение мероприятий, направленных на снижение количества абортов.



19 МАЯ архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва встретился с представителями министерства цифрового развития, связи и массовых коммуникаций ПМР и подведомственных ему учреждений. Во встрече приняли участие: заместитель министра М.А. Кравец, директор ГУП «Издательство "Марка ПМР"» В.И. Лаврентьев, автор и ведущий программы Первого Приднестровского «На порядок выше» О.В. Гаврилова, фотокорреспондент, член Союза журналистов ПМР В.В. Кругликов и советник Правящего Архиерея по культуре и просвещению Н.В. Дымченко.

Предметом разговора стало освещение мероприятий, посвящённых 1035-летию Крещения Руси, 25-летию Тираспольско-Дубоссарской епархии, 20-летию Иоанно-Предтеченского монастыря и 225-летию первой Покровской церкви Тирасполя.

Владыка Савва рассказал присутствующим о запланированных епархией мероприя-

тиях, посвящённых этим датам, и просил их достойного освещения в приднестровских СМИ. Было принято решение подготовить ряд тематических теле- и радиопередач, статей в печатных СМИ, организовать спецгашение и выпуск марок на церковную тематику, провести встречи приднестровских



журналистов со священнослужителями.

В завершение встречи Его Высокопреосвященство поздравил гостей с прошедшим профессиональным праздником и вручил В.И. Лаврентьеву медаль святителя Гавриила (Бэнулеску-Бодони), а М.А. Кравец, О.В. Гаврилова и В.В. Кругликов были удостоены Архиерейских грамот.

#### РЕКОМЕНДУЕМ ПОСМОТРЕТЬ на телеканале Первый Приднестровский

Каждое воскресенье в 1700 (а также несколько повторов в течение недели) – телепрограмма "На порядок выше", в выпусках которой приглашённые священнослужители в жанре интервью раскрывают зрителям всесторонние знания о православной вере, особенностях богослужения, таинств и праздников, а также комментируют текущие социальные явления и процессы и дают зрителям действенные советы по преодолению трудных жизненных ситуаций и духовных кризисов.

Все выпуски программы размещаются также на видеохостинге «Youtube» и доступны каждому желающему. Ссылка на выпуски телепрограммы: https://tv.pgtrk.com/ru/show/124831

Для быстрого доступа к ссылке используйте данный QR-код.

