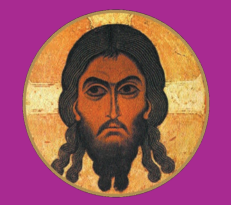
Оутвердн, бже, стбю православною в врв, православных хрістіанх, во в вкх в вка.



# THAROSAARHOS THARHSSTRORLS

Издание Тираспольско-Дубоссарской епархии Молдавской митрополии Газета основана в 1998 году

4 (315) апрель, 2019

## 7 АПРЕЛЯ – БЛАГОВЕЩЕНИЕ ПРЕСВЯТОЙ БОГОРОДИЦЫ



Этот праздник был установлен еще в глубокой древности. О праздновании его было известно уже в III веке. У древних христиан этот праздник носил различные наименования и только в VII веке ему на Востоке и Западе было присвоено название Благовещение Пресвятой Богородицы.

В православном мире Благовещение торжественно празднуется с середины VII века. В то же время была окончательно установлена дата праздника — 7 апреля (25 марта по ст. ст.). В VIII в. свв. Иоанн Дамаскин и Феофан, митрополит Никейский, составили праздничные каноны, которые и теперь поются Церковью.

Благая весть, которую Архангел Гавриил принес Деве Марии, была давно ожидаемой не только ветхозаветным человечеством, но и Небом. Это радость для всех, для каждого из нас, ныне живущих.

До Христа люди по смерти не могли войти в райские обители, они были закрыты. И народ ожидал Мессию, подобно тому, как истекающий кровью человек ждет «скорую помощь». Господь послал Архангела Гавриила к Деве Марии. Когда Ей исполнилось четырнадцать лет, Она была отдана из Иерусалимского храма восьмидесятишестилетнему старцу Иосифу, чтобы он хранил Ее девство. Она жила в Назарете, когда к Ней явился Архангел и благовестил, что Она зачнет и родит Сына и даст Ему имя Эммануил — «С нами Бог»! Она спросила:

– Как будет это, если Я мужа не

– Дух Святой найдет на Тебя, и сила Вышняго осенит Тебя, – отвечал

И Дева Мария сказала смиренно:

— Се, раба Господня. Да будет Мне по слову твоему. Совершилась воля Божия — Она зачала и стала Ма-

Человеку даны огромные способности. Господь наш Иисус Христос сказал: «Будьте совершенны, как совершен Отец Мой Небесный. Будьте святы, как Отец Мой свят есть». И Матерь Божия Дева

Будьте святы, как Отец Мой свят есть». И Матерь Божия Дева Мария смогла удостоиться такой чести быть Матерью Бога. Этим Она стала выше небесных Ангелов, Херувимов и Серафимов.

Господь, приняв

Господь, приняв от земной женщины нашу человеческую природу, прожил на земле тридцать три с половиной года, дал Свой Закон. Народ по злобе, по своей испорченности и гордыне не узнал в Нем ожидаемого Мессию, не принял Его и предал позорной смерти. Сын Божий был распят на Кресте, умер и Своим Воскресением в третий день после смерти воскресил нашу пленную земную плоть для жизни в будущем веке. Господь принял наше человеческое естество, и это естество страдало на Кресте, умерло и воскресло. Теперь же по произволению Божию оно восседает одесную Бога Отца.

Так каждый из нас имеет величайшую возможность в постоянном духовном совершенствовании приближаться к Богу и после смерти воссоединиться с Ним.

Евангелие означает в переводе «благая весть», и Благовещение Девы Марии тоже «благая весть». Как они связаны друг с другом?

Благая весть была явлена Матери Божией о том, что родится от Нее ожидаемый всеми Мессия. А когда Господь родился и дал евангельский Закон, то эта благая весть несла радость о спасении и искуплении рода человеческого.

Христос Своими страданиями искупил весь род человеческий, в том числе и нас. Он оставил нам веру и покаяние, надежду на спасение, потому Евангелие для нас «благая весть».

По древней русской традиции, в день Благовещения люди выпускали на волю птиц из клеток и сетей. Этот обычай был возрожден в 1995 году и теперь совершается во многих храмах. После Литургии в Благовещенском соборе Кремля Патриарх, духовенство и дети выпускают на волю птиц.



7 апреля свой престольный праздник отмечает Благовещенский храм г. Тирасполь. Божественную литургию в этот день при большом стечении богомольцев возглавил Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва.

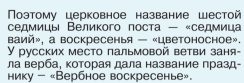
На малом входе Правящий Архиерей удостоил и.о. благочинного Центрального округа иеромонаха Питирима (Кузменых) права ношения набедренника и наперсного креста. Украшением престольного торжества стал крестный ход вокруг храма под пение тропаря праздника. По окончании богослужения настоятель храма протоиерей Алексий Головаш поблагодарил Владыку Савву за

радость духовного общения с прихожанами. В свою очередь Его Высокопреосвященство отметил труды по благоустройству храма настоятеля и всех тружеников, удостоив протоиерея Алексия епархиальной наградой — медалью Покрова Пресвятой Богородицы. Владыка Савва поздравил всех с праздничным днем и обратился к богомольцам с архипастырским словом. По окончании богослужения, по доброй традиции, Владыка Савва с сослужащим духовенством выпустил в небо голубей со ступеней храма.



## 21 АПРЕЛЯ - ВХОД ГОСПОДЕНЬ В ИЕРУСАЛИМ (ВЕРБНОЕ ВОСКРЕСЕНЬЕ)

«Ликуй от радости, дщерь Сиона, торжествуй, дщерь Иерусалима: се Царь твой грядет к тебе, праведный и спасающий, кроткий, сидящий на ослице и на молодом осле, сыне подъяремной» (Захария 9:9).



Суббота, предшествующая Вербному воскресенью, также считается

праздничной, она называется Лазаревой, так как, по церковному преданию, в этот день Христос воскресил Лазаря, на нее приходятся основные приготовления к празднованию Вербного воскресенья.

В России Вход Господень в Иерусалим отмечался с особой торжествен-B XVI-XVII ностью. вв. в Москве, Новгороде, Ростове, Астрахани Казани. и Тобольске кульминацией празднества был крестный ход, во время которого царь или знатнейший из

бояр вел за узду коня, замаскированного под осла, на котором восседал патриарх или местный архиерей. Шествия проводились ежегодно вплоть до 1697 года и были отменены указом Петра I вместе с па-

триаршеством. В XIX в пра

В XIX в. празднование значительно упростилось. В субботу, а особенно в воскресенье, в церкви проводились праздничные службы, и разрешалось послабление поста — вкушение рыбы. В деревнях в эти дни старались не работать, а к празднику готовили разнообразные кушанья из рыбы, пироги — рыбники.

Труден и трагичен этот праздник. Им открываются двери Страстной седмицы — самого напряженного, самого драматичного времени церковного года. «Пришел час, — говорит Господь, — прославиться Сыну Человеческому». Но прославление это будет не через блеск политической славы... Прославление Его будет через смерть! Разочарование

ждет каждого, кто от Христа ожидает только земной победы. Они хотели посадить Его на блистательный царский земной трон, Он выбрал Крест и Смерть. Смерть, через которую всему человечеству откроется Вечная Жизнь!

Участие в церковном богослужении не является просто воспоминанием прошедших событий или созерцанием богословских идей — все в устроении

богослужения направлено на то, чтобы события, воспоминаемые и празднуемые Церковью, были нами пережиты по существу, стали фактом нашей жизни, чтобы мы вошли в ту реальность, в которую Церковь нас стремится ввести.

В Вербное воскресенье мы, словно те еврейские дети, встречавшие Христа в Иерусалиме, встречаем Его, «победы знамения носяще», то есть с вербами, знаменами христовой победы над смертью, помня о воскресении Лазаря, которое уверяет нас в общем воскресении мертвых.



Вербное воскресенье приходится на шестую неделю Великого поста, последнее воскресенье перед Пасхой. В этот день Церковь отмечает двунадесятый Господний праздник — Вход Господень в Иерусалим.

Согласно Евангелию, Иисус Христос направлялся с учениками из Вифании, где он воскресил Лазаря, в Иерусалим, чтобы отпраздновать там Пасху. На подходе к городу Он попросил двух учеников Своих найти молодого осла, на которого никто не садился, и привести к Нему. Ученики к Нему привели осленка с ослицей и постелили на спину осла свои одежды, на которые сел Христос. Когда Он въезжал в город, народ, узнавший о чуде воскресения Лазаря, восторженно приветствовал Спасителя пальмовыми ветвями (называемыми «ваии») и хвалебной песней: «Осанна (спасение) Сыну Давидову! Благословен грядущий во имя Господне!». На дорогу, по которой ехал Иисус, люди бро-

сали пальмовые ветви и стелили свои одежды, так как по пророчеству ожидали царя, национального освободителя от иноземного господства (в то время Иудея находилась под оккупацией римлян). Все, находящиеся там, видели Его, и одни наполнились величием славы Господней, а другие наполнились ненавистью и злобой — это книжники и фарисеи, которые

положили в своем сердце желание избавиться от Христа, потому что видели, что весь народ идет за Ним. И потому это ликование, как видно из Писания, продлится недолго. Уже через несколько дней будет забыто это торжество, этот Вход будет объявлен «обманом» со стороны Христа и осудят Невиновного, предадут на муки и страдания, и те, кто кричал «осанна», будут в ярости кричать «распни Его!».

В память о входе Господнем в Иерусалим во всех христианских храмах принято в этот день освящать украшенные ветви деревьев («ваия», «пальмы»).



### 12 апреля – память свт. Гавриила, митрополита Кишиневского и Хотинского



3 сентября 2016 года митрополит Кишиневский и всея Молдовы Владимир совершил Божественную литургию в Каприянском Успенском мужском монастыре. Его Высокопреосвященству сослужили Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва, сонм архиереев из Молдовы, России и Украины, многочисленное духовенство. За богослужением, согласно решению Священного Синода Русской Православной Церкви от 15 июля 2016 года (журнал № 68), состоялось прославление в лике местночтимых святых митрополита Кишиневского и Хотинского Гавриила (Бэнулеску-Бодони; †1821). Память святителю Гавриилу, митрополиту Кишиневскому и Хотинскому Синод постановил совершать 30 марта (12 апреля по новому стилю) в день его преставления ко Господу.

Будущий святитель, происходивший из древнего дворянского рода, родился в 1746 году в городе Бистрице в Трансильвании, которая в то время входила в Австро-Венгерскую империю. Григорий Бэнулеску-

Бодони учился в Семиградской учительской семинарии, затем в Киево-Могилянской академии и духовных школах Греции. В 1779 году он был пострижен в монашество с именем Гавриил. В 1781 году рукоположен молдавским митрополитом Гавриилом (Каллимаки) во диакона, затем во иерея, служил в Ясской митрополии. В 1782 году по приглашению архиепископа Славянского и Херсонского Никифора (Феотоки), переехал в Полтаву, был преподавателем, затем инспектором в Славянской духовной семинарии. В 1784 году вновь переехал в Яссы, где был возведен в сан архимандрита. С началом русско-турецкой войны 1787-1791 гг. поселился в Полтаве, служил домовым священником молдавского господаря Александра II Маврокордата. В 1788 году стал ректором Екатеринославской духовной семинарии.

В 1789 году возвратился в Молдавию и был назначен 1-м членом Ясской духовной консистории. В 1791 году архимандрит Гавриил был рукоположен во епископа Бендерского и Белоградского. В 1792 году был возведен в сан митро-

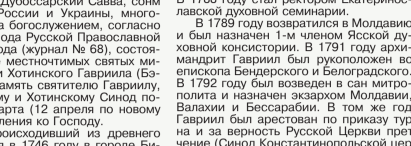
Валахии и Бессарабии. В том же году митрополит Гавриил был арестован по приказу турецкого султана и за верность Русской Церкви претерпел заключение (Синод Константинопольской церкви под председательством патриарха Неофита VII даже лишил его кафедры и анафематствовал), из которого был

освобожден лишь по требованию русского посла. В 1799 году Преосвященный Гавриил был назначен митрополитом Киевским, затем — членом Святейшего Синода. В 1803 году по собственному прошению был почислен на покой, однако в 1808 году вновь вступил в обязанности экзарха Молдавии, Вала-

хии и Бессарабии. После 1812 года митрополит Гавриил избрал местом своего пребывания город Кишинев. В 1813 году была образована Кишиневская и Хотинская епархия, архиереем которой был назначен митрополит Гавриил.

Святитель Гавриил активно трудился над развитием церковной жизни в Молдавии. По его инициативе открылась Кишиневская духовная семинария, были восстановлены и построены около 200 храмов, основана экзаршеская типография, сыгравшая большую роль в распространении церковной литературы, в том числе, на молдавском языке. Митрополит Гавриил поддерживал введение в молдавских монастырях общежития, ориентируясь на опыт преподобного Паисия (Величковского), с которым был лично знаком. В период правления владыки Гавриила было произведено исправление молдавских богослужебных книг и основано бессарабское отделение Российского библейского общества, которое издало исправленный текст Библии на молдавском языке.

Скончался митрополит Гавриил 30 марта 1821 года в возрасте 75-ти лет и был погребен при большом стечении народа в Каприянском Успенском монастыре. Память о святителе Гаврииле издавна была окружена почитанием верующих. К месту его упокоения стекается множество паломников. Имеются свидетельства об исцелениях по его молитвам.



### 27 марта — празднование Феодоровской иконы Божией Матери

Как гласит Предание славной Церкви, чудотворная Феодоровская икона была написана евангелистом Лукой. Однако осталось неизвестным, как она попала в маленький город Городец, куда восходят о ней первые упоминания. Когда в 1239 году Городец был сожжен монголо-татарами, святой образ исчез, но вскоре чудесно был найден младшим братом Александра Невского князем Василием Костромским. Преследуя на охоте зверя, князь случайно увидел на сосне икону. Он попытался снять ее, но она поднялась на воздух. В это же самое время в Костроме многие жители видели, как какой-то воин прошел по городу, пронося в руках икону. Этот воин видом своим был похож на изображение святого великомученика Феодора Стратилата, в честь которого был построен собор в Костроме.

Вернувшись в город, князь в волнении рассказал о случившемся духовенству. Придя на указанное князем место, священники и народ увидели образ Богоматери, пали на колени и долго молились. Сняв икону с дерева, ее перенесли в соборный храм города Костромы и назвали Феодоровской, памятуя о явлении Феодора Стратилата, который потом не раз яв-

лялся русским воинам на поле брани. За время пребывания Феодоровской иконы в Костроме было явлено много чудесных событий: дважды горел Костромской собор, и дважды икона оставалась невредимой в огне. В 1260 году к Костроме подступили татары, и городу угрожало полное разорение. Ополчение князя составляла лишь малая дружина, которую ему удалось наскоро собрать. Не надеясь на свои силы, князь велел нести перед собой образ Пресвятой Защитницы христиан. Во время битвы совершилось чудо: от лика Божией Матери стали исходить ослепительные лучи света. Пораженные жгучими лучами татары обратились в бегство, и битва окончилась победой православного воинства. В память об этом чуде князь утвердил крест на месте, где во время сражения стояла икона, а позднее там же была выстроена каменная часовня.

С именем Феодоровской иконы связано также одно из значимых в истории нашего общего Отечества - избрание на царство в событий 1613 году Михаила Федоровича Романова. В Троицком соборе Ипатьевского монастыря посольство Земского собора долго уговаривало Михаила Федоровича и его мать, инокиню Марфу, принять избрание. Но на все мольбы они оставались непреклонны. Только речь Феодорита, архиепископа Рязанского, призвавшего уповать на помощь Пресвятой Богородицы, склонила Марфу к согласию благословить своего сына на царство. Она упала пред Феодоровской иконой и сказала: «Да будет воля Твоя, Владычице! В Твои руки предаю сына моего: наставь его на путь истинный, на благо Себе и Отечеству!» С этого времени образ Феодоровской Божией Матери особенно почитался всеми представителями Царственного дома Романовых. Многие российские царицы и княгини иностранного происхождения получали отчество Федоровна в честь фамильной иконы.

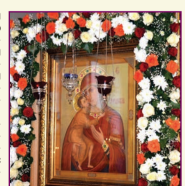
Сегодня Феодоровская икона Пресвятой Богородицы находится в костромском Богоявленско-Анастасиином кафедральном соборе. В честь этого чудотворного образа установлены два торжественных праздника: 29 августа по новому стилю – в память о чудесном явлении иконы в 1239 году и 27 марта — в па-мять об избрании Михаила Романова на царство.

æ Ģ

27 марта Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва возглавил Литургию Преждеосвященных Даров в нижнем Златоустовском храме Крестовоздвиженской церкви г. Тирасполь, один из приделов которого посвящен Феодоровской иконе Божией Матери. За богослужением Высокопреосвященнейшему Владыке настоятелю сослужило духовенство епархии.

По заамвонной молитве состоялось славление перед иконой Божией Матери, именуемой «Феодоровская». Далее Его Высокопреосвященство обратился к молящимся с Архипастырским словом, в котором рассказал о почитании Царицы Небесной.

По благословению Правящего Архиерея, в 2014 году московскими иконописцами была написана Феодоровская икона Божией Матери, которая является покровительницей Царственного Дома Романовых, и с тех пор находится в Крестовоздвиженской церкви.



## 30 марта — память преподобного Алексия, человека Божия

-EHACKI

В лике преподобных Православной Церковью прославляются подвижники, угодившие Богу жизнью в монашеском звании, удалявшиеся от мирской суеты, пребывавшие в девстве, посте и молитве, жившие в пустынях или монастырях. Святой Алексий, человек Божий, Церковью чтится как преподобный, но его житие являет нам пример исключения из правил, ведь монахом он не был.

Преподобный Алексий родился в начале V века в семье знатных римлян, благочестивых христиан Евфимиана и Аглаиды. Он был поздним ребенком, долгожданным и вымоленным у Господа родителями, которые своим примером учили сына помогать нищим, быть добрым к обездоленным и тем, кто просит помощи. Ежедневно в своем доме они накрывали столы для вдовиц и сирот, странников и нищих. Еще ребенком Алексий усвоил этот урок и мечтал оставить мир, чтобы служить Богу.

По наступлении совершеннолетия Алексий был обручен с очень красивой девушкой из знатной семьи. Но юноша сразу после свадьбы, до того как возлечь на брачное ложе, отдал молодой супруге обручальное кольцо и отправился в Малую Азию. Через Сирию он достиг города Эдессы (ныне на территории Турции), где раздал все свое имущество нуждающимся, а сам переоделся в лохмотья и стал просить подаяние у храма Пресвятой Богородицы.

Семнадцать лет провел преподобный Алексий, молясь ночью, а днем собирая милостыню, которую потом раздавал другим нуждающимся. Питался он только хлебом и водой. Однажды в Эдессе появились слуги его отца. Они много месяцев искали пропавшего хозяйского сына, но в исхудавшем и осунувшемся от поста подвижнике не узнали того, за кем были посланы, и подали ему милостыню. Святой был благодарен Богу за то, что Он позволил ему принять милостыню от собственных слуг.

За подвижническую жизнь и непрестанную молитву многие стали называть Алексия праведником, человеком Божиим. Но он, чтобы избегнуть славы, в которой не нуждался, тайно покинул Эдессу и сел на первый уходящий корабль. Сильная буря, внезапно поднявшаяся на море, прибила корабль к берегу недалеко от Рима. Никем не узнанный, святой Алексий явился в дом своих родителей и попросил у них кров. Евфимиан и Аглаида с радостью приняли нуждавшегося в их помощи и поселили его, по одним сведениям, в чулане под лестницей, по другим - в отдельном маленьком домике на территории своего владения. Еще семнадцать лет провел преподобный в посте и молитве. Хотя хозяева дома присылали ему пищу с собственного стола, слуги забирали ее, осыпали святого бранью и всячески унижали.

Когда пришло время, и святой Алексий почувствовал приближение конца, он взял свиток и подробно описал свою жизнь. Тогда же в соборе святого Петра при большом стечении народа был слышен голос, призывавший найти человека Божия, который может помолиться о Риме, в доме Евфимиана. Слуга Евфимиана рассказал всем о нищем, который живет в доме его господина уже много лет, смирено сносит унижения и непрестанно молится. Однако в живых преподобного уже не застали, но нашли с сияющим неземным светом лицом и свитком в руках, в котором подробно была изложена история его жизни. Отец, мать и невеста были потрясены праведностью сына и мужа и долго рыдали у его тела.

Вскоре тело праведника перенесли в храм святого Вонифатия, где он когда-то венчался со своей невестой и где 30 марта был погребен. К месту его упокоения стал стекаться народ, происходило множество чудесных исцелений, а от гроба святого обильно истекало благоуханное миро, которое исцеляло всевозможные болезни.

30 марта – особый день и для верующих жителей пос. Новотираспольский, где свой престольный праздник отмечает образованный два года назад приход во имя прп. Алексия, человека Божия.

Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва в сослужении наместника Свято-Вознесенского Ново-Нямецкого монастыря архимандрита Паисия (Чекан) и духовенства епархии возглавил Божественную литургию в молитвенном доме в честь празднуемого в этот день святого.

В завершение богослужения был совершен крестный ход вокруг строящегося храма



с молитвенным пением и окроплением святой водой молящихся. Далее было совершено славление преподобному Алексию, человеку Божию. По окончании богослужения настоятель прихода иерей Максим Сергеев обратился к Правящему Архиерею со словами благодарности за совместное богослужение и отеческое внимание и заботу. Архиепископ Савва поздравил верующих с днем престольного торжества и преподнес в дар приходу икону прп. Саввы Сторожевского и два напрестольных подсвечника.

Страстная седмица – финальная неделя Великого поста и предвестник Пасхи. Страстной ее назвали потому, что внимание в это время сосредоточено на Страстях (страданиях) Христа, а все дни носят название Великих — чтобы подчеркнуть важность происшедшего.

Страстная седмица начинается **Великим Понедельником**. В этот день Церковь вспоминает ветхозаветного патриарха Иосифа, проданного братьями за двадцать сребреников. История Иосифа — прообраз будущего предательства Христа Иудой. Также в Великий Понедельник вспоминают о бесплодной смоковнице. Образ бесплодной смоковницы в Церкви символизирует пустую душу, которая не приносит духовных плодов в виде покаяния, молитвы и милосердных дел.

**Великий Вторник** — день, когда Христос учил в Иерусалимском храме, а первосвященники задумали Его убийство. Церковь делает акцент на пророчестве Христа о Страшном Суде и притче о десяти девах. Десять дев вышли встречать жениха, было среди них пять мудрых и пять неразумных, приводит притчу Хри-

стову евангелист Матфей. Этой притчей верующим напоминают о необходимости беспрестанной молитвы.

Великая Среда — в этот день Иуда предал Спасителя за 30 сребренников, пообещав показать его воинам. В Церкви вспоминают также эпизод с грешницей, возлившей миро на Христа и таким образом подготовившей Его к погребению. Миро — ароматное масло, которое используют в Церкви.

**Великий Четверг** — день Тайной Вечери, установления Таинства Причащения (или Евхаристии, от греческого слова, означающего «благодарность») и заключения Христа под стражу воинами, приведенными Иудой.

**Великая Пятница** — осуждение на смерть, крестные страдания и смерть Спасителя. День великой скорби.

**Великая Суббота** — Церковь вспоминает пребывание Христа телом во гробе, сошествие Его в ад и возвещение победы над смертью. После Великой Субботы начинается Пасха, праздник Воскресения Христова.

### «BEYEPU TRBOEA TRAŬHUA DHECO»

«Весьма спасительно питать свою душу Нетленным и Святым Хлебом».

Преподобный Антоний Оптинский

Среди дней Страстной седмицы Великий четверг занимает особое место. В этот день Церковь вспоминает Тайную Вечерю Господа Иисуса Христа с Его учениками — апостолами. На Тайной Вечери Спасителем было установлено главное Таинство нашей веры — Таинство Евхаристии, или Причащения, во время которого все верующие под видом хлеба и вина вкушают истинные Тело и Кровь Христовы.

Без причащения, учит Святая Церковь, нет истинной христианской жизни, так как в этом Таинстве происходит самое полное, предельно возможное на земле благодатное соединение человека с Богом.

Тайная Вечеря была совершена Христом за день до празднования ветхозаветной Пасхи. Евреи совершали этот праздник в память о чудесном исходе из Египта, где они находились в рабстве в течение четырехсот лет.

Как и многие другие события ветхозаветной истории, праздник иудейской Пасхи имел прообразовательное значение. Он готовил людей к принятию истинной Пасхи, истинного спасения от рабства греху и смерти. Такое спасение должен был принести людям Сын Божий — Новозаветный Пасхальный Агнец, закланный за грехи мира. Так велико и глубоко было падение людей, что только Сам Бог, добровольно приняв на Себя падшую человеческую природу, мог спасти человека.

Господь преподает нам Себя в Таинстве Евхаристии, дабы каждый верующий в Него мог достичь главной и единственной цели своей жизни приобщиться Божественной любви, приобщиться Самого Божества.

Тайная вечеря началась с омовения. Сын Божий, Творец мира совершает обряд, который традиционно совершали рабы: он омывает апостолам ноги.

Ученики были поражены действиями их Божественного Учителя. Они молча принимали омовение. Только апостол Петр, человек горячий, не мог сдержать овладевших им чувств.

«Господи! — воскликнул Петр, — Тебе ли умывать мои ноги?» На это Христос ответил: «что Я делаю, теперь ты не знаешь, а уразумеешь после... Если не умою тебя, не имеешь части со Мною». Своим примером Господь показал не только любовь к ученикам, но и научил их смирению — чтобы они не считали за унижение для себя служить ближнему.

После омовения и прощальной беседы с учениками Христос преломил хлеб и, благословив его, подал апостолам со словами: «сие есть Тело Мое, которое за вас предается; сие творите в Мое воспоминание». Взяв чашу и благословив ее, сказал: «пейте из нее все; Ибо сие есть Кровь Моя нового завета, за многих изливаемая во оставление грехов».

В скромной Сионской горнице происходит великое чудо: человек, некогда отвергший Бога, вновь приобщается к Богу — Источнику Вечной Жизни.

В четверг Страстной седмицы в храмах совершается Божественная литургия. В этот день каждый верующий, по примеру апостолов, стремится соединиться со Христом в Таинстве Причащения. За богослужением несколько раз произносится молитва «Вечери Твоея тайныя днесь, Сыне Божий, причастника мя приими...» Эту молитву поет хор, читает священник, повторяют все верующие. В ней христианин просит у Бога соделать его причастником Тайной вечери, ныне совершающейся в храме...

По традиции в Русской Православной Церкви Ее Предстоятель, Святейший Патриарх Московский и всея Руси, освящает в Великий Четверг миро — оливковое масло с примесью разных ароматов. - которое варится в первые дни Страстной седмицы. Освященное миро рассылается по епархиям и приходам. Святое миро используется в Таинстве Миропомазания. Оно совершается над человеком один раз в жизни сразу после Таинства Крешения, через миропомазание новокрещенный обретает полноту даров благодати Святого Духа.

Присутствуя в Страстную седмицу на церковных богослужениях, представляющих нам все часы последних дней земной жизни Спасителя, мы станем свидетелями и величайшего события человеческой истории — Славного Христова Воскресения.

«Вечери Твоея тайныя днесь, Сыне Божий, причастника мя приими...»

Последование ко Святому Причащению

## «TIPUUDUTTE, YTAAKUM UOCUPA TIPUCHOTIAMATTIHATO...»

«Он изъявлен был за грехи наши и мучим за беззакония наши. Наказание мира нашего было на Нем, и ранами Его мы исцелились».

Книга Исайи (53:5)

В пятницу Страстной седмицы Церковь вспоминает событие, которое можно назвать самым трагическим событием человеческой истории, — распятие и смерть Господа Иисуса Христа.

В этот великий день исполняются ветхозаветные пророчества об искуплении Спасителем всего падшего человечества.

Подходит к концу земная жизнь Иисуса Христа, наступает кульминационный момент Страстной седмицы: Сын Божий добровольно восходит на Крест ради спасения всего человечества.

События Великой Пятницы отражены в церковных богослужениях этого дня. Церковь как бы поставляет нас у подножия Креста Христова и пред нашим благоговейным взором изображает спасительные страдания Господни.

По церковному уставу сутки начинаются с вечера предыдущего дня, поэтому богослужения Страстной пятницы начи-

наются в четверг вечером.

На утрени Великого Четверга читаются двенадцать страстных Евангелий. В них подробно повествуется о страданиях и смерти Спасителя, начиная с Его прощальной беседы с учениками после Тайной Вечери и заканчивая Его погребением.

Во время евангельских чтений верующие стоят с зажженными свечами.

Чтение страстных Евангелий сопровождается пением хора: «Слава долготерпению Твоему, Господи». Этими словами мы восхваляем великое долготерпение Спасителя во время Его страданий за наши грехи.

По словам святителя Иоанна Златоуста, во время страшных страданий Господа каждая часть Его святой плоти претерпела бесчестие: глава — от тернового венца, лицо — от ударов и плевков, уста — от поднесения уксуса, смешанного с желчью, уши — от злой хулы, руки и ноги — от гвоздей, ребра — от копия, а все тело — от бичевания.

Но страшней телесных мук была боль Христа за людей, предавших на смерть Своего Творца. Так безутешно скорбит отец, глядя на свое заблудшее и неразумное чадо, на своего блудного сына, который все сильнее и сильнее ввергает себя в погибель.

И, как отец не может остаться равнодушным к несчастью отвергнувшего его сына, так и Христос, претерпевая крестные муки, молит Своего Небесного Отца простить Его мучителей: «Отче! прости им, ибо не знают, что делают». Этими словами Господь являет великую любовь, стяжать которую он завещал Своим ученикам и последователям.

«Был час третий, и распяли Его, — повествует Святое Евангелие. — И была надпись вины Его: Царь Иудейский».

«От шестого же часа тьма была по всей земле до часа девятого. И померкло солнце, и завеса в храме раздралась по средине. Иисус, возгласив громким голосом, сказал: Отче! в руки Твои предаю дух Мой. И, сие сказав, испустил дух».

Свершилось немыслимое для Ангелов и человеков. Предвечный Бог, Владыка и Творец мира, умирает на Кресте, чтобы спасти Свое любимое создание — человека.

Смерть и погребение Сына Божия Святая Церковь поминает особым богослужением. В третьем часу дня (по иудейскому времяисчислению — в девятом), в час смерти Иисуса Христа на Кресте в храмах совершается особый чин — Погребение Спасителя.

Во время этого богослужения плащаница выносится священнослужителями из алтаря и возлагается в центре храма для поклонения верующих. Плащаница представляет собой плат с изображением умершего Христа и символизирует ту плащаницу, в которую Господь был обернут при снятии с Креста и положении во Гроб.

Плащаница находится в центре храма в продолжение неполных трех дней — по образу трехдневного пребывания Иисуса Христа во Гробо

Христа во Гробе.

В Великую Пятницу не положено совершать Божественную литургию, во время которой хлеб и вино прелагаются в Пречистые Тело и Кровь Христовы, ибо Голгофская жертва была принесена в этот день Самим Христом.

Поклоняясь Живоносному Гробу Господню, мы должны благодарить Спасителя за совершенный Им искупительный подвиг, прося Его о том, чтобы Он покрыл Своим милосердием все наши прегрешения и сподобил нас великой радости — встретить светлый праздник Пасхи Христовой.

«На Кресте пригвоздився, и копием прободся, бессмертие источил еси человеком, Спасе наш».

Последование утрени пятницы Страстной седмицы Великого Поста

#### Вопросы священнику

Здравствуйте! Расскажите, пожалуйста, об особенностях приготовления к Причастию в Великий пост. Я прочитала много литературы, слышала, что говорят священники, но не могу найти для себя «говение по силам».

Правила приготовления ко святому Причащению в великопостные седмицы и во дни, когда поста нет, одни и те же: молитвенно прочитать «Последование ко святому Причащению» и три канона (Спасителю, Богородице и ангелу-хранителю), соблюдать пост. Необходимо быть накануне на вечернем богослужении. Исповедаться во всех грехах от последней исповеди. Хранить себя от развлечений и суетных занятий. Самое главное - приготовить себя духовно. Время Великого поста для этого наиболее благоприятно. «Итак, вот в чем должно состоять приготовление к принятию Святых Таин: во-первых, должно приступать к Святым Тайнам с помыслом и умом чистым; во-вторых, пост соблюсти в чистоте; в-третьих, очистить себя покаянием и, наконец, в-четвертых, приступать и со страхом. Все ли тут сказано? Нет, нужно еще приступить и с любовью и верою, как и говорит святая Церковь: верою и любовью приступим, да причастницы жизни вечные будем! - И это самое главное. Поэтому, приготовляясь к Причащению тем, что сказано, не забудем и о вере и любви» (Пролог, 25 марта).

Что касается поста, то существующая уставная традиция вполне по силам любому, у которого нет каких-то особых заболеваний. Надо держаться меры. Если есть недуги, то можно, поговорив со священником, сделать такое послабление, которого требует болезнь.

Почему в пост нельзя есть именно мясо? Из-за его питательности? Тогда как относиться к практике восполнения питательности различными растительными заменителями (напр., грибы)?

В пост исключается не только мясо, но всякая пища животного происхождения. Период поста – время сугубых духовных трудов. Поэтому нужно, чтобы душа управляла телом, а не наоборот. Этому содействует ограничение количества ежедневной пищи и исключение из употребления животных продуктов, которые, несомненно, утучняют тело и лишают его легкости. Даже самые калорийные растительные продукты (плоды шоколадного дерева, подсолнечное масло, грецкие орехи и др.) не вызывают ощущение тяжести. Святые угодники Божии, стяжавшие высокие духовные дарования, придавали большое значение посту: «Поститься христианину необходимо для того, чтобы прояснить ум и возбудить и развить чувство, и подвигнуть к благой деятельности волю. Эти три способности человека мы затмеваем и подавляем более всего объядением, пьянством и заботами житейскими (Лк. 21:34), а через то отпадаем от источника жизни — Бога и ниспадаем в тление и суету, извращая и оскверняя в себе образ Божий. Объядение и сластолюбие пригвождает нас к земле и отсекает, так сказать, у души крылья. А посмотрите, какой высокий полет был у всех постников и воздержеников!» (Св. прав. Иоанн Кронштадтский).

Поскольку человек состоит из души и тела, то он должен совершать пост не только телесный, но и для души: иметь высокую молитвенную настроенность, глубокое чувство покаяния, избегать развлечений и суетных занятий, рассеивающих ум и чувства.

Пост не самоцель, а средство. Целью же христианской жизни является чистота сердца и плоды духовные (любовь, мир душевный, радость, милосердие). Если человек умеренно постился, но в течении всего поста никого не укорил и ни разу ни на кого не раздражался, он больше достиг, чем тот, кто провел его в сухоядении.

#### Дорогие братья и сестры!

Вопросы в рубрику можно присылать на электронную почту епархии: tdeu@mail.ru и по адресу: г. Тирасполь, ул. Шевченко, 25.

Будем рады ответить на ваши письма.

Уважаемые читатели!

Просим вас не использовать газету в бытовых и хозяйственных нуждах. На ее страницах печатаются молитвословия и священные изображения. Если газета вам стала ненужной,

подарите ее или

предайте огню.

Газета

"Православное
Приднестровье"
зарегистрирована
в Министерстве
информации и
телекоммуникаций
ПМР.
Свидетельство
№ 91/1 от 26.12.2001

Учредитель: Тираспольско-Дубоссарская епархия Русской Православной Церкви (Московский Патриархат)

Адрес редакции:
3300, г.Тирасполь ул. Шевченко, 25 тел.: (+373 533)
9-52-18,
9-56-74.
E-mail:
tdeu@mail.ru
Официальный сайт епархии:

www.diocese-tiras.org

Газета отпечатана с предоставленного оригинал-макета в ЗАО «Типар» ПМР, МД-3200, г. Тирасполь, пр. Магистральный,

Объем – 1 печатный лист Тираж: 3000 экз Заказ №1110

Редактор — протоиерей Александр Федоров

Газета выходит один раз в месяц

Распространяется бесплатно

> Подписано в печать 08.04.2019 г.

апрель 2019 №4 (315)

#### Эхо событий

29 марта в малом зале Дворца Республики состоялись I Пасхальные чтения. Их организатором выступил Молодежный парламент ПМР, при поддержке Тираспольско-Дубоссарской епархии.

Перед началом Пасхальных чтений их участники имели возможность познакомиться с творчеством местного художника Д.А. Коробкина, подготовившего экспозицию, включавшую картины на православную тематику.

Чтения открыл председатель Молодежного парламента А.Ю. Савич, поприветствовавший

политики; духовно-нравственное образование в школах Приднестровья — проблемы, перспективы развития; роль традиционных (Православие) религий в развитии гражданского общества; атеизм, агностицизм и отрицание православной структуры как современный тренд молодежного общества; 10 неудобных вопросов священнику.

## В ПРИДНЕСТРОВЬЕ СОСТОЯЛИСЬ І ПАСХАЛЬНЫЕ ЧТЕНИЯ



В мероприятии участвовали Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва, представители духовенства - секретарь епархии протоиерей Йоанн Калмык, первый помощник Правящего Архиерея архимандрит Иоанн (Данилеску), и.о. благочинного Центрального округа протоиерей Петр Кузменых, благочинный Слободзейского округа протоиерей Андрей Данилеску, председатель епархиального отдела по связям с учреждениями образования и молодежной политике протоиерей Никита Заверюха, сопредседатель Координационного Совета по взаимодействию Тираспольско-Дубоссарской епархии и Министерства просвещения ПМР протоиерей Виталий Коваль, государственный советник Президента ПМР А.З. Волкова, председатели Комитетов Верховного Совета ПМР: по образованию, науке и культуре – М.П. Бурла и по экономической политике, бюджету и финансам О.В. Василатий, зам. министра просвещения ПМР А.Н. Николюк, председатель ЦИК ПМР Е.А. Городецкая, представитель Россотрудничества в Республике Молдова Н.В. Журавлев, члены Молодежного парламента и других общественных молодежных организаций.

участников мероприятия от лица руководимой им общественной организации. А.Ю. Савич, в частности, отметил важность диалога для молодежной аудитории, важность открытого обсуждения насущных проблем. Он подчеркнул, что Православная Церковь тонко чувствует нужды и чаяния людей, много и доверительно общается с пред-

ставителями различных социальных групп, не понаслышке знает об их проблемах и заботах.

Далее слово для приветствия было предоставлено секретарю Тираспольско-Дубоссарской епархии протоиерею Иоанну Калмык.

В рамках чтений обсуждались следующие вопросы: проблемы и вызовы современной молодежной

пр но реж мс то ха Ве эк бк ва пр дв (П

Среди выступающих были председатель епархиального отдела по связям с учреждениями образования и молодежной политике протоиерей Никита Заверюха, председатель Комитета Верховного Совета ПМР по экономической политике, бюджету и финансам О.В. Василатий, пресс-секретарь православного молодежного движения «Сорок Сороков (Приднестровье)» А.А. Местник, депутат Тираспольского

городского Совета И.Н. Крижановский, сопредседатель Координационного Совета по взаимодействию Тираспольско-Дубоссарской епархии и Министерства просвещения ПМР протоиерей Виталий Коваль.

По окончании выступлений докладчики ответили на различные вопросы участников чтений.

Итоги Пасхальных чтений подвел Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва. Он с одобрением отозвался об идее проведения такого мероприятия и пожелал его организаторам, чтобы в следующий раз оно прошло еще более успешно.



#### Епархиальные новости

5 апреля, в день памяти прмч. Никона еп. и 199-ти учеников его, в нижнем Златоустовском храме Крествоздвиженской

церкви г. Тирасполь Архиепископ Тираспольский и Дубоссарский Савва совершил Литургию Преждеосвященных Даров.

Высокопреосвященнейшему Владыке сослужили духовенство епархии и гости в священном сане — наместник Свято-Вознесенского Ново-Нямецкого монастыря архиман-

дрит Паисий (Чекан) и насельник Гербовецкого монастыря схиархимандрит Дамаскин (Бажуряну).

По окончании Литургии Его Высокопреосвященство совершил монашеский постриг и.о. благочинного Центрального округа протоиерея Петра Кузменых с наречением имени Питирим в честь святителя Питирима, епискола Тамбовского.

После совершения пострига Правящий Архиерей обратился к новоначальному иеромонаху Питириму (Кузменых) со словами наставления, пожелав ему

помощи Божией в трудах на благо Святой Матери-Церкви, и выразил надежду на то, что отныне иеромонах Питирим будет дерзновенно следовать тесным монашеским, но спасительным путем к Небесному Отечеству.



#### Вести с приходов

По сложившейся традиции во дни Великого поста на приходах епархии совершается Таинство елеосвящения (маслособорования). Духовенство Григориопольского округа во





главе с благочинным протоиереем Марином Сорочан совершило маслособорование в Георгиевском храме с. Ташлык и в Покровском храме с. Малаешты. По окончании Таинства благочиный Григориополь-

ского округа и настоятель храма протоиерей Марин Сорочан напутствовал прихожан, отметив особое значение данного события, пожелал всем присутствующим здоровья духовного и телесного. Верующим было роздано святое соборное масло, которое раздается после Таинства.



Во дни Святой Четыредесятницы духовенство Рыбницкого благочиния и представительницы женсовета совершили благотворительный визит в дом престарелых с. Воронково Рыбницкого района.

В этот день все насельники богоугодного учреждения сподобились маслособороваться, а также исповедоваться и причаститься Святых Христовых Таин. Для одиноких ба-

бушек и дедушек матушки привезли множество самых разных подарков: нательные крестики, фрукты, сдобные булочки, сладости, сладкую воду, предметы одежды и гигиены. Никто из одиноких престарелых людей не остался без внимания, и даже те, кто в силу тех или иных проблем со здоровьем сегодня прикован к постели, были посещены священнослужителями.

## ПРИГЛАШАЕМ НА ПАСХАЛЬНЫЙ КРЕСТНЫЙ ХОД

За последние годы в Бендерах сложилась добрая традиция — на Пасху совершать крестный ход вокруг города. Как правило, в нем участвуют не только многочисленные бендерчане, но и воины-миротворцы, представители других силовых структур и Черноморского казачьего войска.

В нынешнем году в дни Пасхальной радости также предполагается организовать Великий Пасхальный крестный ход по маршруту, опоясывающему весь город. Протяженность крестного хода — 19,2 км.

По традиции крестный ход всегда совершался с той или иной святыней. В прошлые годы это были образ блаженной Агафьи Кушеловской с частицей ее святых мощей; образ святителя Гавриила (Бэнулеску-Бодони) с ковчегом, в котором хранится частица десницы новопрославленного угодника Божия; ковчег с частицами мощей святых первоверховных апостолов Петра и Павла. В нынешнем году во главе крестного хода будет пронесена местночтимая чудотворная икона Божией Матери «Скорбящая». Эта святыня была подарена Преображенскому собору в год 100-летия со дня его закладки и с тех пор постоянно там пребывает. Ныне она впервые хотя бы на краткое время покинет храм.

Приглашаем всех желающих 29 апреля, в понедельник Светлой седмицы, принять участие в Великом Пасхальном крестном ходе в Бендерах. Начало — в 11.00, после окончания Божественной литургии.